






Museo Nacional de Etnografía y Folklore
Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia

La Paz, Bolivia. 2025

MAESTRAS DEL TEXTIL 
KALUYO-KALLAWAYA

AWASPA KAWSAX KAYKU



AWASPA KAWSAX KAYKU. MAESTRAS DEL TEXTIL KALUYO-KALLAWAYA

BANCO CENTRAL DE BOLIVIA
Roger Edwin Rojas Ulo: Presidente a.i.
Miguel Angel Marañon Urquidi: : Director a.i.
Gumercindo Héctor Pino Guzmán: Director a.i.
Gonzalo Callisaya Gómez: Director a.i.

FUNDACIÓN CULTURAL DEL BANCO CENTRAL DE BOLIVIA
Luis Oporto Ordoñez: Presidente del Consejo de Administración
Humberto Carlos Mancilla Plaza: Vicepresidente del Consejo de Administración
Guido Pablo Arze Mantilla: Consejero
Jhonny Quino Choque: Consejero
Roberto Aguilar Quisbert: Consejero
Daniel Bernardo Oropeza Alba: Consejero

Derecho editorial: © Musef Editores La Paz: Calle Ingavi 916, teléfonos: (591-2) 2408640,
Fax: (591-2) 2406642, Casilla Postal 5817, www.musef.gob.bo, musef@musef.gob.bo
Sucre: Calle España 74, teléfono y fax: (591-4) 6455293

© MUSEF Editores

Directora del MUSEF: Elvira Espejo Ayca
Autores: Fortunata Arias Layme, Casilda Llanos Arias, Justina Llanos Arias, Rubén Calancha Chura, Avelina Calancha 
Llanos y Pedro Aliaga Mollinedo
Coordinación general: Salvador Arano Romero
Fotografías: Colección del MUSEF y Colección familia Calancha Llanos, con las excepciones anotadas.
Fotógrafos: Alejandra Perez Tinta, Noemi Gonzales Cabrera, Rubén Calancha Chura
Edición de fotografías: Alejandra Perez Tinta
Ilustraciones: Karen Huayta Huanca
Diseño gráfico y diagramación: Alejandra Perez Tinta
Edición y corrección de estilo: Salvador Arano y Wilmer Urrelo Zárate

Depósito Legal: 4-1-868-2025 P.O.
ISBN: 978-9917-607-42-7 
SENAPI Res. Adm.: 1-4529/2025
CDD: 746 

Es una publicación del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF).
Esta obra está protegida bajo la ley 1322 de Derechos de Autor y está prohibida su reproducción bajo cualquier medio, 
sea digital, analógico, magnético u óptico, de cualquiera de sus páginas sin permiso de los titulares.
El contenido de los textos es responsabilidad de los autores.

Primera edición: Diciembre de 2025.
La Paz, Bolivia

Fortunata Arias Layme, Casilda Llanos Arias, Justina Llanos Arias,
Rubén Calancha Chura, Avelina Calancha Llanos y Pedro Aliaga Mollinedo
Museo Nacional de Etnografía y Folklore (Editor)
AWASPA KAWSAX KAYKU. MAESTRAS DEL TEXTIL KALUYO-KALLAWAYA. La Paz: MUSEF, 2025.
252 páginas

Depósito Legal: 4-1-868-2025 P.O.
ISBN: 978-9917-607-42-7 
SENAPI Res. Adm.: 1-4529/2025
CDD: 746 

TEXTILES / KALUYO KALLAWAYA / BIOGRAFÍAS / TEJEDORAS / MUJERES /
EL ALTO / IDENTIDAD / CRIANZA / ARCHIVO TEXTIL



7
9

11

13
14
17
22
26

29
29
34

43
44
51
57

63
64
79
85
88
92
95
99

101

102

122

131

246

AGRADECIMIENTOS
PRÓLOGO

I. INVESTIGACIÓN
Capítulo primero

Hacia una metodología: Repaisajización y yuntaposición
Zurcir horizontes de memoria y archivos textiles
Miradas orgánicas y repaisajización visual
El montaje/yuntaposición y las secuencias biográficas
Awaqipa: Para continuar zurciendo

Capítulo segundo
Sobre el textil kallawaya

Lo kallawaya, una mirada general
Del pasado y sus textiles

Capítulo tercero
Crianza de las fibras y las memorias

“Todos somos Kaluyo”: Memorias de la comunidad
Criar los territorios, así como los textiles
“Es lejos para ir…”: De la educación y las ferias

Capítulo cuarto
Crianza del artista: La experticia textil

Camélidos, fibras y textiles se tejen entre sí
Archivo textil: De wawakuna a huaynakuna y sipakuna
Archivo textil: Kuraq runa
Archivo textil: “Cargu pasaq runa”
Archivo textil: Raymi pacha
Archivo textil: Wañuy pacha
Archivo textil: Kunan pachakunapi awaspa

Capítulo quinto
“Estamos aquí sin alpacas”	

“De ahí ya estamos aquí sin alpacas”: Sobre ser 
migrante en la ciudad
Awaqipa: El t’arwa qhatu de la Feria 16 de Julio, 

El Alto/Los Altos	

II. AWASPA KAWSAX KAYKU
CATÁLOGO DE BIENES CULTURALES

Bibliografía

CONTENIDO





7

AGRADECIMIENTOS

Debemos iniciar esta obra saludando y brindando nuestro más sincero agradecimiento por 
iniciar la lectura de nuestro catálogo, por tenerlo entre su biblioteca o por conservarlo como 
registro de las vidas de quienes lo escribimos. Las personas que han formado parte de este 
escrito y sentipensar han sido mujeres y hombres, amigas y amigos, compañeros y compa-
ñeras. A todas y todos ellos nuestro agradecimiento, pues han ayudado a zurcir cada retazo 
de este libro.

El trabajo de esta obra no es mera investigación académica. Ha tratado, imperfecta-
mente, de ser un ejercicio de autobiografiar a quienes se involucran en su escritura, nosotras y 
nosotros. Este ejercicio no solo pretendió ser una narración unilateral de un investigador que 
guía, sino más bien de una persona más que escucha y que, junto a todas y todos, pensamos, 
recordamos y escribimos. Es por ello que esta obra es fruto de un trabajo colaborativo, afectiva 
e intelectualmente.

Deseamos destacar en estos agradecimientos al Museo Nacional de Etnografía y Folklore 
(MUSEF), con sus trabajadoras y trabajadores, a la cabeza de la maestra Elvira Espejo Ayca, 
quienes han sido no solo el marco administrativo que faja las ideas y las escrituras de esta obra, 
sino que han sido, sobre todo, espacio de retroalimentación, de diálogo y de acompañamien-
to en la consecución de esta obra colectiva. Esto desde los trabajos en la comunidad, en la 
residencia en la ciudad de El Alto, en la consulta de la biblioteca y archivo del MUSEF, en el 
diálogo teórico y en la guía, corrección y diagramación de este libro.

Iniciaremos de atrás a adelante. Cada pequeña labor realizada ha llevado a que esta obra 
hoy pueda estar disponible en MUSEF. Tania Prado, Alejandra Pérez y Wilmer Urrelo Zárate, 
han visto esta obra en sus primeros y últimos pasos antes de salir hoy al público. Deseo desta-
car el trabajo realizado por Alejandra, estudiante y futura diseñadora gráfica que, a través de 
la elaboración de su Trabajo Dirigido en la institución, se ha encargado de diagramar la obra, 
de editar las fotografías de la sección de investigación y de fotografiar y editar las imágenes del 
capítulo del catálogo de bienes culturales. Su trabajo ha sido arduo y provechoso gracias a la 
guía y apoyo de Tania Prado, diseñadora del MUSEF. Ella con toda la alegría y sabiduría ha 
guiado los pasos de Alejandra y nos ha enseñado a todxs sobre el bello arte de diagramación. 
Así mismo, a Wilmer Urrelo Zárate, nuestro reconocimiento profundo pues con su buen 
ánimo y su sentido del humor se banca la edición y corrección de estilo de este libro, y de las 
más de 14 obras publicadas por el museo este año. Eso es, sin más, una obra titánica. Agra-
decimientos a él.

Deseamos reconocer la colaboración del equipo de curadores de la Unidad de Museo, 
integrado por Patricia Álvarez, Edwin Usquiano, Isaac Callisaya, Ireneo Uturuncu y José Luis 
Paz, cuyo apoyo en la identificación, tratamiento y acceso a los bienes culturales del MUSEF 
ha sido fundamental en la sección de catálogo que hoy podrán consultar al final del libro. Este 
catálogo también se nutre maravillosamente de bienes culturales que no se resguardan en el 
museo, pues son los textiles pertenecientes a nuestras maestras. Por ello, el agradecimiento 
a Fortunata, Casilda, Justina, Avelina y Rubén, quienes han guiado en todas las etapas de la 
investigación y en el catálogo de bienes. Su sabiduría y conocimiento sobre el textil y su propia 



8

historia trata de expresar solo un poco en este libro. Nuestro agradecimiento a ellas, quienes 
nos recibieron en su casa, nos contaron historias, compartimos comida y tiempo de charla. 
Ellas y él son los autores principales de su propia biografía. Por ello, también agradecer a la 
ciudad de El Alto/Los Altos, que es summun de la andinidad y quien gesta y teje entre sus 
distritos a maestras y maestros de todos Los Andes. Nuestro vínculo siempre se hallará pre-
sente en esta obra con Los Altos, donde hoy residen nuestras maestras y desde donde nosotros 
también nos situamos.

En el proceso de escritura es también imprescindible la revisión bibliográfica y de archi-
vo. Por ello, deseamos mencionar el papel del área de Biblioteca del MUSEF. Gracias a Mag-
dalena Callisaya, Miriam Lima, Ana Maria Calanis, Carla Nina y Edgar Huanca, por brin-
darnos acceso a sus acervos que nutrieron partes de la investigación. En cuanto al cuidado de 
la edición y corrección, queremos agradecer las labores de Salvador Arano, jefe de la Unidad 
de Investigación, y Wilmer Urrelo Zárate en la corrección y comentario de los borradores de 
esta obra y de cuidar hasta el último detalle en la misma. Además, queremos mencionar que 
este libro es también trabajo administrativo solidificado, pues se pasó por un proceso largo, en 
el cual se requirió la experiencia y ayuda fundamental de Brenda Sanjinés, Katherine Chávez, 
Antonio Condarco, Vanesa Hernani y Mónica Ventura.

Aprendizaje recibido de nuestra maestra Elvira Espejo Ayca, quien ha guiado la pri-
mera conversa con las maestras, quienes forman parte de esta autobiografía. Su sabiduría al 
momento de interpelar estructuras de conocimiento para replantear nuevos paradigmas y 
sobre todo una aproximación orgánica y horizontal entre todas y todos ha sido la guía en cada 
etapa del proceso de investigación. En esta línea también deseo agradecer la guía y consejo de 
Salvador Arano y Richard Mújica desde el inicio de esta obra hasta su finalización. Con ellos 
compartimos horas de trabajo, aunque también compañerismo y amistad. Su presencia ha 
sido siempre alentadora.

Nuestro gratitud también a las personas que estuvieron presentes en el proceso de in-
vestigación a lo largo del tiempo. Cada una ha brindado su escucha, su palabra, su tiempo y 
su trabajo para que esta obra hoy pueda ser presentada. Deseo agradecer, en primer lugar, a 
Karen Huayta Huanca (Karen con K), ilustradora y feminista tupiceña que ha sido la encar-
gada de realizar las ilustraciones que acompañan esta obra y ha atrapado en cada una de ellas 
la performatividad del tejer en Kaluyo. A Noemi Gonzales (K’ita Wichhu), fotógrafa e inves-
tigadora que nos acompañó en las diversas conversas con las maestras para realizar un registro 
visual; a ella debemos las fotografías del presente. Asimismo, a Rubén Calancha Chura, que 
no solo es maestro textil sino ha sido un fotógrafo extraordinario y que guarda como archivo 
las imágenes del pasado que hoy ilustran este libro. A Tatiana, Darío, Isaac, Richard, Paola, 
Lilian, Patricia, Heidi y Alfredo, quienes nos dieron alientos y guías en el trajín de esta obra. 
Sus palabras han sido las más importantes en todo este trabajo. A Claribel Aliaga, mi hermana 
que siempre ha acompañado y respaldado mi trabajo. A la memoria viva de mi madre Gra-
ciela y mi padre Simón, naturales de Chuma, provincia Muñecas. A ellos por permitirnos ser, 
junto a mi hermana, la primera generación universitaria de la familia migrante, su trabajo en 
el comercio de verduras y en el magisterio rural han labrado y adoquinado nuestro camino en 
esta vida y lo seguirán haciendo.

Qillqanchik, yuyarinchik. Zona Julián Apaza II, El Alto, octubre de 2025.



9

PRÓLOGO 

Salvador Arano Romero1

Los trabajos realizados con comunidades indígenas y poblaciones locales, generalmente, son 
estudios que relatan su cotidianeidad; con el tiempo esto ha cambiado y estas personas han 
logrado cruzar la línea que divide, supuestamente, el conocimiento académico y el conoci-
miento local, haciéndonos ver que sus escritos son igual de valederos que los que se producen 
dentro de la academia occidental. Esta idea viene siendo un recurrente en el MUSEF, depen-
diente de la Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia (FC-BCB), con la escritura de 
artículos y catálogos en coautoría con diferentes personas de las comunidades. Pero, nos que-
daba una deuda pendiente, más allá de las experiencias y acercamientos teóricos que pudieran 
realizar, y adentrarse en los objetos y cómo ellos los viven, sienten y crían. Para ello decidimos 
crear la serie Grandes maestras y maestros de nuestras raíces, que tiene por objetivo mostrar un 
desglose investigativo sobre la vida de personas que mantienen la memoria y herencias de sus 
antepasados sobre la creación y producción de objetos, a manera de autobiografía de su praxis. 

En esta nueva entrega, la segunda de esta serie, tenemos el agrado de leer los conoci-
mientos de las tejedoras y del tejedor kallawayas de Kaluyo Fortunata Arias Layme, Casilda 
Llanos Arias, Justina Llanos Arias, Avelina Calancha Llanos y Rubén Calancha Chura. Ellas 
y él, nos muestran la historia de su familia bajo el aprendizaje del arte de crear textiles, desde 
la obtención de la materia prima hasta su uso, pero con el componente vivencial y contextual 
que hace que la lectura vaya cobrando vida. Quien logró articular todo ello, conviviendo con 
las maestras y maestro, fue Pedro Aliaga, quien, con su formación de historiador, fue capaz de 
darle a la investigación ese corte cronológico y analítico.

Este libro posee dos partes. La primera es una investigación que conjuga textos de todos 
los autores de forma vivencial, mostrando aspectos teóricos y metodológicos sin separarse del 
foco: una investigación biográfica. El primer capítulo de esta parte nos muestra las matrices 
teóricas bajo la cual se va desarrollando el resto del escrito, acercándonos a la manera de en-
tender no sola la memoria de las personas, sino también de los objetos como archivos que 
guardan información y, entre todos, ir tejiendo la vida de estas maestras y maestro.

Un segundo capítulo nos lleva a disgregar trabajos previos sobre los textiles kallawayas 
y sobre todo a mostrarnos cómo se ha estado viendo a estos grupos y personas, tal vez, en 
algunos casos, separando personas, objetos y contexto. Por lo tanto, se explican antecedentes 
sobre su cultura, asentamientos y los enfoques y resultados que se obtuvieron con el análisis 
de sus textiles, tanto pasados como contemporáneos.

El tercer capítulo se adentra en la memoria de las maestras y del maestro kallawayas, 
mostrando sus vivencias sobre la crianza de las fibras de camélidos, especialmente las alpacas, 
y las experiencias en la crianza de estos seres proveedores. De esta forma se muestra la vivencia 
de estas personas a lo largo de tiempo, conjugando su formación de tejedoras y la educación, 
pasando por diferentes etapas y vicisitudes que configuraron su memoria en torno al textil.

1	 Jefe de la Unidad de Investigación del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF).



10

El cruce entre memoria personal y memoria textil se conjuga en el cuarto capítulo, 
donde, a manera de archivos, se va relatando todo el proceso de formación en el arte textil, 
desde niñas hasta adultas, además de todos los procesos por los cuales se pasa, mostrando una 
formación compleja e importante para la elaboración de las piezas textiles que evocan diversos 
escenarios y variedad de formas, que también dependen de la edad y la formación.

Por último, el quinto capítulo reflexiona sobre la actualidad, la llegada de las tejedoras 
hacia la zona urbana que ha modificado no solo su vivencia, sino también su forma de criarse 
con el textil, siendo los mismos destinados a ferias y mercados; esto también debido a que las 
alpacas, los principales seres proveedores, también redujeron su cantidad.

Conjugando todo ello, vivencialidad y memoria textil, se presenta la segunda parte 
del libro: el catálogo de bienes culturales. Este catálogo combina los objetos que alberga el 
MUSEF y otros que son propiedad de las maestras y el maestro, que generosamente fueron 
compartidos para sus estudios correspondientes. De esta forma, esta parte presenta 57 obje-
tos que muestran la diversidad y transformación en el arte textil Kallawaya de la región de 
Kaluyo, mostrando, justamente, los procesos vivenciales y contextuales que rodearon a estas 
maestras y maestro.

Así, Fortunata, Casilda Llanos Arias, Justina, Rubén y Avelina se han retado a sí mismos 
a escarbar en sus memorias personales y textiles para presentarnos su vida y consolidación 
como maestras y maestros de los textiles. De igual forma, Pedro Aliaga ha sido parte impor-
tante para articular y estructurar la investigación. 

Como MUSEF agradecemos que nos puedan compartir sus conocimientos e invitamos 
a leer este texto con una visión descentrada de una investigación netamente académica, y se 
lea como una historia de vida. De igual forma, debo reconocer a Alejandra Pérez, estudiante 
de la carrera de Diseño Gráfico de la Universidad Mayor de San Andrés (UMSA), quien me-
diante su Trabajo Dirigido logró darle vida al texto no solo con el diagramado, sino también 
con las fotografías y la edición de estas. También retribuir gratitud a Noemi Gonzales Cabrera 
y Karen Huayta Huanca, por algunas de las imágenes de la investigación y las ilustraciones, 
respectivamente. 

Por último, agradecer a Elvira Espejo, directora del MUSEF, por apostar a estas nuevas 
formas de compartir el conocimiento y valorizar los pensamientos indígenas que se vuelven 
ciencia a partir de sus objetos e interpretaciones.



I. INVESTIGACIÓN

Fortunata Arias Layme
Casilda Llanos Arias
Justina Llanos Arias
Rubén Calancha Chura
Avelina Calancha Llanos 
Pedro Aliaga Mollinedo





CAPÍTULO PRIMERO 
HACIA UNA METODOLOGÍA: 

REPAISAJIZACIÓN Y YUNTAPOSICIÓN

 Pedro Aliaga Mollinedo1

Grandes maestras y maestros de nuestras raíces es una serie pensada por el MUSEF para la re-
troalimentación de las colecciones custodiadas por esta institución y la profundización del 
debate sobre los cambios de paradigma en la comprensión del museo y sus curadurías. Esta 
serie busca romper con la mirada vertical sobre la creación y práctica de objetos de los pueblos 
indígenas. Por lo tanto, se aleja de aquella mirada que observaba a estas creaciones y prácticas 
como “artesanías” sin un valor simbólico y de significados o vistas como “arte”, quitándoles su 
dimensión histórica, sensible y sensitiva.

Buscamos replantear, más bien, la aproximación de las piezas con las herederas de estos 
bienes/seres culturales y sus significados. Por lo tanto, continuamos la línea de nuestro museo 
pensando a las colecciones en su reconexión con procesos colectivos, ya no solo con sus proce-
sos de gestación (cadena operatoria) sino volviendo a vincularlas con sus prácticas y memorias 
culturales. Entablar nuevamente el diálogo de los objetos que reposan en el museo con su 
alma, con su ajayu. Ajayu que se piensa a través de las conversas de la crianza mutua entre las 
creadoras y su creación. Es, por lo tanto, una aproximación desde la praxis.

El catálogo sobre las maestras Kaluyo-kallawaya utiliza una metodología de “zurcir 
historias” para conectar los objetos textiles con sus significados y contextos, integrando las 
experiencias y cosmopraxis de las creadoras. Este enfoque no solo explora la cadena ope-
rativa de producción, sino también las intervenciones multi-temporales de las maestras, 
sus familias y comunidades, así como la historia de su región. Mediante el diálogo entre 
los objetos textiles y las maestras, se restablece su relación con los horizontes de memoria, 
reconociendo al textil como un ser que documenta la historia social de su creación. Ade-
más, se introduce los conceptos de repaisajización –como un retorno digital de los objetos 
a las comunidades–, y de yuntaposición –para pensar la generación de diálogos recíprocos 
y posibilidades de reconstruir saberes textiles perdidos. El presente catálogo se desarrolla 
en tres fases: recolección bibliográfica, conversas y montaje/yuntaposición escritural. Con 
un enfoque de investigación horizontal, se plantean dos aproximaciones: una transversal, 
que narra herencias y permanencias, y otra específica, que aborda las mutaciones en las 
prácticas de las maestras, estructurando las narrativas en secuencias biográficas que explo-
ran identidad, proceso creativo y horizontes de memoria

1	 Historiador. Candidato a magister en Historia por la Universidad Mayor de San Andrés (UMSA). In-
tegrante del Archivo Comunitario El Alto Aesthetics y de la Orquesta Experimental de Instru-
mentos Nativos (OEIN). Investigador del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF). 
Correo electrónico: peeter-147@hotmail.com

13

mailto:peeter-147@hotmail.com


Zurcir horizontes de memoria y archivos textiles

El MUSEF reflexiona sobre las implicaciones que estas creaciones y sus creadoras tienen como 
ciencia y tecnología. Lo iniciado con los catálogos de la serie La rebelión de los objetos (2013-
2019) ha sido complejizado con la serie Expresiones (2019-a la actualidad). Más recientemen-
te, el nuevo ciclo de curadurías ha pensado estas sensibilidades desde la oralitura (MUSEF, 
2021), la crianza mutua (MUSEF, 2022), el nacimiento de las sonoridades (MUSEF, 2023) y 
los flujos de la vida (MUSEF, 2024). En este libro apuntamos a un despliegue de contenidos 
vinculados a la memoria viva y activa. Por medio de la aproximación a cuatro maestras del 
textil de lo que llamaremos el horizonte Kaluyo-kallawaya, buscamos unir múltiples historias 
para dar sentido a esta narrativa: estamos hablando, entonces, de zurcir historias.

Zurcir la historia del ser textil por medio de la metodología de la cadena operatoria. 
Zurcir la historia de las maestras kallawaya por medio de la memoria viva y orgánica. Zurcir 
la historia de su familia/antepasados por medio de la transmisión colectiva de sus prácticas 
culturales. Zurcir la historia de su comunidad por medio de su cosmopraxis manifestada en 
los textiles. Zurcir la historia de su espacio por medio de sus horizontes de lucha. Con todos 
estos retazos buscamos construir narrativas para comprender no solo la creación del objeto, 
sino, como se ha transferido, su conocimiento en las comunidades tomando como historias 
de aproximación a las historias de las maestras Kaluyo-kallawaya. Es una otra sensibilidad.

Pensamos estos ejercicios de zurcir múltiples historias dentro de las cartografías de las 
memorias/olvidos. Así como un retazo de textil se zurce a otros y estos a su vez a otros, las 
cartografías de las memorias/olvidos retoman esa olvidada reflexión que planteaba que un 
elemento de larga duración es el espacio –los ríos, las montañas, los valles, los llanos y los 
Andes. Y en este espacio/habitad se ha desarrollado, o mejor llamémoslo, se ha acumulado, 
múltiples horizontes temporales. Así, la geografía es el contenedor y el tiempo el contenido. 
En este ejercicio de zurcir las historias alrededor de las maestras Kaluyo-kallawaya planteamos 
hacer visible las relaciones espacio-temporales que, de facto, se ejercen en su actuar. Es pensar 
el objeto creado por ellas como la acumulación de sus horizontes de memoria.

Esto nos lleva a pensar y profundizar la historia social del objeto, aplicada en el MUSEF 
a través de la cadena operatoria. Estaríamos enfocando nuestra mirada y reflexión, ahora, en 
una nueva manera colectiva de creación de los objetos. Manera colectiva de creación que ya 
se consideraba en la cadena operatoria, pero pensada desde las colectividades que intervenían 
físicamente en la producción del objeto. En esta oportunidad, queremos pensar esa colec-
tividad desde la intervención multitemporal. Nos referimos con ello a la dicha acumulación 
de horizontes temporales y de experiencias que representan las maestras Kaluyo-kallawaya. 
Colectividad pensada en la enseñanza-aprendizaje de sus propios miembros de familia en 
un horizonte temporal cuasi inmediato; asimismo, en lo aprehendido de los miembros de su 
comunidad como parte de supuestos dados de su tradición y cosmopraxis; finalmente, la inter-
vención temporal de larga duración que supone la historia misma de su región.

De esta manera, la aproximación a las maestras Kaluyo-kallawaya se la realizará a través 
de zurcir los horizontes de memoria acumulados en ella. Pero también buscaremos reestable-
cer el diálogo entre estos horizontes de memoria y objetos textiles vinculados a ellos. En ese 
sentido, traemos nuevamente la afirmación de que el textil es un ser que narra, que nos enun-
cia historias, es decir, como documento social (Arnold y Espejo, 2013; Cereceda, 2010b). 
Por ejemplo, existirán textiles vinculados a ciertas etapas de la vida de las maestras: niñez, 
juventud, casamiento, autoridad, etc. Por ello, será un ejercicio de diálogo, adelante-atrás, 
entre las memorias y los textiles. Con ello, buscaremos zurcir los horizontes de memoria de 

14



Figura 1: Eimy Kimberly Calancha, hija de la maestra Avelina Calancha Llanos.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).



Figura 2: Maestra del textil Kaluyo-kallawaya Avelina Calancha Llanos.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).



las maestras Kaluyo-kallawaya (oralitura) con los enunciados que los narradores nos presentan 
(archivos textiles). Es, pues, zurcir al derecho y al revés.

Como parte de esta metodología, que profundizaremos más adelante en este apartado, 
propusimos llevar un registro impreso de los materiales textiles de filiación kallawaya y pro-
cedencia en la provincia Bautista Saavedra que el MUSEF resguarda en sus colecciones. De 
esta manera, nuestro diálogo y redacción con las cuatro maestras Kaluyo-kallawaya se urdió 
en tres conversas diferentes: a) en la conversa entre las maestras y los miembros del MUSEF, 
b) la conversa con las maestras mediadas por su archivo textil y c) la conversa entre las maes-
tras y las imágenes de los objetos resguardados por el MUSEF. Por lo tanto, surge aquí una 
metodología de aproximación a través de múltiples diálogos donde las cuatro maestras son las 
regidoras de los mismos.

Así, por ejemplo, los miembros del MUSEF fungimos como uno entre varios de los 
dialogantes y no como los hacedores o voces de autoridad. Pensar en un archivo textil que esta 
familia de cuatro generaciones pueda tener nos abrió el panorama para sujetar/fajar los dos ti-
pos de aproximaciones que hemos planteado. A saber: herencias/permanencias y mutaciones/
abandonos en sus creaciones. Asimismo, presentar a ellas las imágenes de los objetos textiles 
que en los almacenes del MUSEF se resguardan bajo la filiación kallawaya y/o de proceden-
cia en la provincia Bautista Saavedra, fue oportunidad para volver a situar los objetos/seres 
culturales en su contexto de creación; a partir del cual obtuvimos reflexiones, sensaciones y 
memorias emergentes de las maestras Kaluyo-kallawaya.

Miradas orgánicas y repaisajización visual

Mirar orgánicamente a los textiles es descubrir que ni el objeto, ni la cadena operatoria, 
por sí solos, pueden entenderse sin las luririnaka (“hacedoras”) y los contextos sensoriales. 
Todo ello busca devolver la relación orgánica que los objetos almacenados en el museo tie-
nen con sus contextos sensoriales y sensitivos. Sin duda, el contexto sensorial inmediato y 
directo serán las manos de las maestras. Son ellas las que nos despliegan todas las relaciones 
vinculadas a su creación, y por medio de su biografía buscamos también hacer el registro 
de ellas como creadoras.

Esta mirada orgánica nos llevará a concebir a los rótulos que van en los objetos de mu-
seo, más allá de las piezas del detalle técnico. Por ello, y como sugiere Collazos (2024), en la 
metodología para seleccionar, organizar y repaisajizar el catálogo –donde se hacen presentes 
los textiles de propiedad de las maestras, así como los bienes culturales resguardados en el 
museo–, se ha recurrido en primera instancia a las maestras tejedoras. Por un lado, ellas han 
sido quienes seleccionaron los textiles, fibras e instrumentos de tejido, de su propiedad y que 
ingresaron al catálogo. Por otra parte, aplicando la metodología de la repaisajizacion visual, se 
ha presentado de manera visual-impresa a las maestras la selección de 137 bienes culturales 
con procedencia en la provincia Bautista Saavedra, de donde ellas provienen. Con ellas se 
ha entablado conversas alrededor de estos bienes y muchas veces señalaron e identificaron 
determinadas piezas como pertenecientes a su distrito, Chari, y muchas otras a comunidades 
kallawayas como Kaluyo, Chajaya, Curva, Niño Corín, etc. Estas conversas guiaron y deter-
minaron la selección de las prendas que en este libro se presentan a partir del “Catálogo de 
bienes culturales” (pág. 131).

Por lo tanto, estas propuestas significan desafiar el sistema de arte-cultura que ha domi-
nado las exposiciones museológicas no occidentales (Clifford, 1995). Por ello, la proximidad o 
yuntaposición de elementos que aún se producen por las mismas artesanas al lado de los seres/

17



objetos culturales resguardados por el MUSEF sostendría/fajaría un mensaje importante: los 
seres/objetos culturales de nuestro museo son parte integrante de las conversas y tradiciones 
orgánicas y vigentes de las comunidades de su filiación. En palabras de Clifford: “El museo 
exhibe sus obras […] como parte de un proceso inventivo, no como tesoros rescatados de un 
pasado desvanecido” (Clifford, 1999: 147). Por esta razón, proponemos que los rótulos sobre 
el uso de los seres/objetos culturales se escriban en presente continuo, denotando la continui-
dad orgánica del uso de estos objetos. Igualmente, la selección de seres/objetos del museo y 
los seres/objetos que pertenecen a las maestras, y que se incluirían en este libro, son escritas en 
primera persona retomando las intervenciones y explicaciones que las maestras puedan dar. 
Mucho más exquisita es la inclusión de los instrumentos de la cadena operatoria, propiedad 
de las maestras, en la que indicamos en el rótulo la frase “propiedad de”.

Nuevamente una yuntaposición.2 Al rótulo descriptivo se agrega otra yunta que reco-
ge las conversas que estos seres/objetos han tenido al ser repaisajizados visualmente con las 
maestras. Es decir, se despliegan las impresiones y diálogos que las maestras sostendrán entre 
ellas al ver las fotografías de los seres/objetos que resguarda el museo con filiación kallawaya 
o las memorias que se activan cuando nos hablan de estos seres/objetos.3 Esto permitirá que 
los discursos históricos, sensitivos y políticos interrumpan la atención simplemente estética 
de los seres/objetos. Se podrán incluir reminiscencias de las maestras, conversas, citas de do-
cumentos históricos, etc. Estos tipos de discursos generarán, por lo tanto, una gran fuerza 
evocativa provocando, en palabras de Clifford, curiosidad, admiración, congoja, pena e ira 
en el público lector u observador. Es usar todos estos elementos como “interpretaciones que 
sirven para abrir un espacio significativo entre el que hace los objetos, el museo que los exhibe 
y la persona que los ve” (Clifford, 1999: 172). Es desplazar a los rótulos descriptivos o técnicos 
como los únicos traductores o mediadores culturales para otorgar a las miradas observadoras 
un rol constructivo de significados. 

Entonces, proponemos no presentar las fichas técnicas como el único método mediador 
entre el ser/objeto cultural y el público; más bien, agregar junto a estos descriptores las propias 
voces de sus creadoras. Así, pensamos en retomar de las conversas con las maestras una selec-
ción de textos cortos para la selección de objetos/seres culturales presentes en este libro que 
nos estén desplegando las relaciones técnicas, sensibles y sensitivas de las creadoras frente a sus 
creaciones. Esto irá incluido en el “Catálogo de bienes culturales”, y para cada pieza, con el 
subtítulo de Repaisajización. Por otra parte, la presentación de varios elementos de su archivo 
textil o de sus instrumentos de creación, incluye en sus fichas técnicas la propiedad de estas de 
manera individual, familiar o comunitaria, además de lo que venimos a llamar repaisajización. 
Con ello, los objetos dejarán el anonimato de creación y pertenencia para reintegrarse en los 
horizontes de memoria colectivos.

Entendemos, por lo tanto, este retorno a la mirada orgánica como prácticas de “repa-
triación”, donde los objetos y conocimientos del museo puedan encontrar caminos de re-
torno a las comunidades, geografías y sentipensares de su filiación. Bajo las propuestas que 
Vandewiele (2018b) ha propuesto para estos casos, pensamos estos ejercicios de repatriación 

2	 Yuntaposición es subvertir y repensar la simple presencia “al lado de” de la yuxtaposición. Este concepto será desarrollado en 
primera instancia párrafos más adelante.

3	 Este ejercicio es pensado desde las reflexiones de Clifford en su texto “Cuatro museos de la Costa Noroccidental: reflexiones 
de viaje” (1999). En el mismo analiza, entre otros, el museo tribal del Centro Cultural U’mista en Alerta Bay, Canadá, 
donde los bienes culturales expuestos iban acompañados de 12 textos y fotografías que contextualizaban o historizaban estos 
bienes en los horizontes de lucha y resistencia tribal. Ambas prácticas se enfocaban en las voces de los miembros tribales 
y sus jefes recogidos por etnógrafos a principios del siglo XX. Complejizando, así, los descriptores inorgánicos que suelen 
acompañar a los bienes culturales para reubicarlos en sus contextos sensoriales y sensitivos.

18



Figura 3: Maestra del textil Kaluyo-kallawaya Casilda Llanos Arias.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).



Figura 4: Maestra del textil Kaluyo-kallawaya Justina Llanos Arias.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).



en tres componentes: a) encuentros físicos; b) coautoría y c) repatriaciones visuales. El primer 
y segundo de ellos es ya abordado con éxito y profundidad por el MUSEF, pues ha involucra-
do a las comunidades y herederos culturales de las colecciones en la concepción, investigación 
y escritura de las curadurías. De esta manera, la metodología de la historia social del objeto 
ha permitido un primer paso en este retorno a la mirada orgánica de las colecciones. Por lo 
tanto, y en coincidencia a nuestras propuestas, planteamos ahora completar estas perspectivas 
con la repatriación visual.

Al respecto de esta última, queremos pensar este ejercicio de manera recíproca. Por lo 
tanto, así como las maestras nos ayudaron a mediar los seres/objetos culturales del catálogo, 
bajo la aproximación metodológica de Clifford (1999), nosotros retornamos a las maestras, 
una versión visual de los textiles con filiación kallawaya que custodia el museo, aunque somos 
conscientes de que este retorno visual y digital no reemplaza ni borra una restitución histórica 
y necesaria. Para pensar este ejercicio recíproco, nos remitiremos a lo que la historiografía ha 
abordado como “repatriación visual” (Geffroy, 1990; Bell, 2003; Banks, 2010; Vandewiele, 
2018b). La misma que se entiende como el retorno digital, fotográfico, fílmico de los objetos 
que los muesos y otras instituciones custodian, a las comunidades y espacios de su filiación. 
Esto permitiría, como indica Banks (2010), el acceso a narrativas históricas mediadas por 
dicho retorno visual. Al respecto, Callie Vandewiele4 (2018a) ha señalado –para el caso de las 
maestras maya del textil en Guatemala:

La eficacia de la repatriación fotográfica y digital como estrategias para ir más allá como museos, 
y comprender mejor las relaciones que comunidades indígenas contemporáneas tienen con los 
museos (Vandewiele, 2018a: 56; traducción propia).

Sobre el concepto de “repatriación” tenemos algunos dilemas. Entendiendo que las comuni-
dades indígenas de América Andina han permeado históricamente las fronteras coloniales, 
nacionales y digitales, pensamos que, siguiendo la lectura de los estudios regionales, no de-
beríamos priorizar las investigaciones en límites nacionales. En ese mismo sentido, la palabra 
“repatriación” nos referencia a la idea del retorno a “patrias”, en otros términos, estados na-
cionales de carácter colonial. Para subvertir este concepto, pensamos primero en lo señalado 
por Alvarez (2024) respecto a los paisajes entendidos como las formas de territorialización y 
crianza de espacios por sociedades y, por lo tanto, no unidades administrativas como estados 
nacionales. Acciones que suponen ejercicios de apropiación, pertenencia y principalmente de 
crianza. En esa línea, además, retomamos la reflexión de Rivera (2024) respecto a hablar de 
paísajes como los espacios que se habitan y no de países. Por lo tanto, buscamos proponer el 
concepto de repaisajización para referirnos a estos ejercicios de retorno de imágenes, sentidos 
y significados a los espacios orgánicos que habitan las herederas de estas prácticas.

Así, podremos hablar en adelante, de una secuencia de la repaisajización cuando reco-
nectemos las conversas y las crianzas mutuas entre los objetos custodiados por el museo con 
las maestras Kaluyo-kallawaya. Y, por lo tanto, contribuir a que estas maestras puedan hacer 

4	 Para la propuesta de la repatriación visual es importante ver, como se dijo, los trabajos realizados, por un lado, de Geffroy, 
en la década de 1990, en la presentación de fotografías históricas en el sur de Francia como mecanismo detonador de 
memoria para investigar la fiesta patronal de la región; por otro lado, Joshua Bell, quien presentó dos colecciones foto-
gráficas de más de 50 imágenes tomadas a principios del siglo XX, de miembros de las localidades en el delta del Purari 
de Papúa Nueva Guinea a finales de la década de 1990; finalmente, Callien Vandewiele, quien ha dedicado su trabajo de 
tesis doctoral (2014-2018), en Cambridge, a estudiar la repatriación visual de fotografías de tres textiles mayas arqueoló-
gicos en comunidades contemporáneas de tejedoras mayas en Guatemala. También ver los trabajos de Edwards (2003), 
Kingston (2003) y Statton (2003) para comprender la “devolución” de materiales fílmicos y de los usos y las recepciones 
de estas “repatriaciones”.

21



uso de los seres/objetos del museo, vía la repaisajización visual de los mismos, para reconstruir/
regenerar “conocimiento perdido de producción textil y re adquirir patrones textiles históricos 
que habían desaparecido de las comunidades” (Vandewiele, 2018b: 145; traducción propia).

El montaje/yuntaposición y las secuencias biográficas

El trabajo de elaboración de este libro/catálogo se estructurará a partir de tres labores. La 
primera, la recolección de datos bibliográficos para la gestación de un corpus conceptual, me-
todológico e histórico. La segunda, trabajo de campo en los talleres urbanos de la ciudad de 
El Alto para las conversas con las maestras Kaluyo-kallawaya. La tercera, la escritura coautoral 
recurriendo a la yuntaposición de voces y urdido de memorias.

Como confirmamos en nuestra primera conversa con las maestras y la directora del mu-
seo, Elvira Espejo, tenemos a tres generaciones de maestras artesanas: abuela, madre e hija. Por 
lo tanto, debemos pensar dos tipos de acercamientos a ellas. La primera, será un acercamiento 
transversal a todas que nos permita narrar las herencias/permanencias respecto a su rol como 
maestras Kaluyo-kallawaya. La segunda, será un acercamiento más específico a cada una de 
ellas, y que nos permita narrar las mutaciones/abandonos respecto a su rol como maestras.

Estas dos maneras de acercamientos que proponemos están pensadas desde el cambio 
de paradigma del rol de los “sujetos de estudios” respecto de las investigaciones en las ciencias 
sociales y humanas, y que fue reflexionada, localmente, en la década de 1980 por el Taller 
de Historia Oral Andina (THOA) y repensada en el contexto de las curadurías por Elvira 
Espejo y Salvador Arano (2022) en el catálogo Uyway-uywaña: crianza mutua para la vida. 
Nos referimos a la propuesta de tener un diálogo horizontal con las creadoras de los seres/
objetos, con el objetivo de abandonar la mirada sobre ellas solo como fuentes de información 
inorgánica. Es tener, entonces, una mirada orgánica para mantener la claridad y pluralidad 
de las voces de las maestras y la riqueza del lenguaje oral (THOA, 2023: 66). Por ello, se ha 
pensado retomar algunas facetas del método de historia oral propuesto por el THOA y otra 
propuesta por Alejandrina Silva: en montaje y secuencia biográfica, respectivamente. Montaje 
y urdido de las voces de las tres maestras en la narración para desplegar un mayor mundo de 
significados5. Un ensamble de secuencias biográficas para pensar en momentos constitutivos 
de la vida de las maestras.6

La aproximación a las maestras pareciera representar lo que Rivera (1987) ha llamado 
como el “dilema epistemológico de la intraductibilidad”. No obstante, existen tres parámetros 
que permiten al museo subvertir este “dilema”. Primero, el rol de narradoras y coautoras, y no 
de simple informantes, que tienen las maestras al zurcir sus secuencias [auto]biográficas. Por 
lo tanto, el trabajo se cimenta en conversas directas y horizontales entre las maestras mismas 
y entre ellas y los miembros del MUSEF. Por ello, la narración de los capítulos en coautoría 
se establece a través del zurcir las voces y memorias de cada una de las maestras y donde el rol 
nuestro es de articulador de estas. Segundo, desde un punto técnico-escritural, se efectuará el 
montaje, que llamaremos yuntaposición, de la narración a cuatro voces –tres principales que 
corresponden a las maestras y una nuestra como articulador. Con ello, se busca desplegar la 
riqueza de la oralitura de las conversas.

5	 Revisar para este punto, sobre todo, el “Epílogo” escrito por Javier Medina al texto: [1986] (2023) “Mujer y resistencia 
comunaria: Historia y memoria”. También examinar El indio Santos Marka T’ula, cacique principal de los ayllus de Qalla-
pa y apoderado general de las comunidades originarias de la República, publicado por el THOA en 1984.

6	 Aunque Silva (2001) se ha mencionado este concepto y no se profundizará más en el mismo, creemos que viene acorde 
con las propuestas que ha trabajado el THOA y Silvia Rivera en Bolivia respecto a una nueva metodología de la historia 
oral. Revisar “Recogiendo una Historia de Vida. Guía para una Entrevista”, de Alejandrina Silva.

22



Figura 5: Maestra del textil Kaluyo-kallawaya Fortunata Arias Layme.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).



Figura 6: Maestro del textil Kaluyo-kallawaya Rubén Calancha Chura.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).



Introducimos el neologismo yuntaposición para poner en diálogo el conocimiento y 
las expresiones del trabajo y crianza de la tierra por medio de las yuntas, con las expresiones 
del idioma español. Por lo tanto, ante la palabra española “yuxtaposición” proponemos 
modificar el prefijo “yuxta” por la expresión relacionada con la tierra, “yunta”. Así, la yuxta-
posición no solo nos referenciará al “colocado junto a algo o en posición inmediata a algo” 
(RAE), de manera inorgánica y mecánica. Más bien, yuntaposición nos hablará del trabajo 
mutuo de dos en el que debemos trajinar al mismo ritmo, con la misma fuerza y en total 
reciprocidad entre ambos seres. Es, por lo tanto, la yuntaposición el ejercicio de no solo 
“poner por poner” citas académicas, sino el de corazonar y sentipensar (Alvarez, Miranda y 
Guzmán, 2022), junto a las maestras.

Asimismo, sobre la metodología propuesta por Mújica y Quispe (2022), nos es impor-
tante puntualizar lo siguiente para ser repensadas en la escritura de este libro. El texto de estos 
autores fue estructurado en la escritura bajo dos métodos. Nosotros proponemos continuar 
y complejizar esta propuesta integrando un tercer elemento: primero, retomamos la escritura 
usando la cuarta persona del plural “nosotros”, cuando se integran coincidencias de saberes; 
segundo, cuando se busque hacer énfasis en la crianza mutua de saberes se recurrirá, como lo 
hizo Mújica y Quispe (2022), a la forma literaria del diálogo donde los guiones antecederán 
las voces directas de las maestras; finalmente, como se indicó, se introducirá en la escritura el 
montaje o yuntaposición de oralituras al urdir en la narración general las voces de las maestras: 
Fortunata Arias Layme, Justina Llanos Arias, Rubén Calancha Chura, Casilda Llanos Arias y 
Avelina Calancha Llanos.

Entonces, nos aproximaremos, no desde una tradicional biografía y escritura que busca-
ría reconstruir su vida desde su nacimiento hasta el presente. Más bien, buscamos reflexionar 
entorno a la “secuencia biográfica” (Silva, 2001: 155), que nos hablaría de segmentos de sus 
trajines colectivos, la misma que puede estar atravesada por su trabajo, su condición de mi-
grante, la pertenencia a una comunidad o sindicato, etc. Silva nos habla de pensar, además, 
en múltiples secuencias biográficas para constituir historias comunitarias. En ese sentido, 
retomaremos esta propuesta de las “secuencias biográficas” para pensar las conversas con las 
maestras Kaluyo-kallawaya.

Cada una representará una secuencia biográfica, que nos permitirá reconstituir una me-
moria familiar propia de ellas. Entonces, estas secuencias biográficas queremos reconstruirla 
por medio de su trabajo textil, de su pertenencia al “gremio de las maestras tejedoras”. De esta 
manera, podremos relacionar eventos de su biografía con su creación textil.

Entonces, para la aproximación a las memorias de las maestras hemos estructurado las 
siguientes secuencias biográficas sobre las cuales se agruparon los conjuntos de detonadores de 
diálogo7 y con la cuales se ha buscado tejer en cada uno de los capítulos las narraciones y me-
morias que nos fueron explicitadas por las maestras en las conversas que sostuvimos. Es decir, 
las secuencias a continuación las hallarán urdidas en la narración de cada uno de los apartados 
en donde las voces de las maestras intervienen.

La secuencia identitaria: busca recoger los elementos que hacen a las identidades múltiples 
de las maestras como parte de una comunidad, primero, como mujeres, después, y como maes-
tras del textil, finalmente. Acá se integran las aproximaciones a datos personales y de memoria 
familiar. Además, de la enseñanza-aprendizaje (herencias/mutaciones) del trabajo textil.

7	 Por detonadores de diálogo nos referimos a las palabras, inquietudes o curiosidades verbalizadas que inician las conversas, 
que las detonan para, a partir de entonces, comenzar con el intercambio y los diálogos horizontales y recíprocos.

25



La secuencia creadora: busca entrever las etapas que hacen a la creación de los textiles ka-
llawaya. Acá se integran nuestras reflexiones sobre la producción colectiva de la cadena opera-
toria, así como de los contextos sensitivos y sensoriales.

La secuencia del archivo textil: busca tejer las relaciones que existen entre los distintos ritos 
de paso comunitarios, familiares e individuales y los textiles. Es decir, pensar en las fiestas, los 
nacimientos y muertes, casamientos y bautizos, cosechas y siembras. Acá se integran las aproxi-
maciones sobre sus archivos textiles y sus memorias vinculadas a ellas.

La secuencia de los horizontes de memoria: busca recabar información sobre eventos his-
tóricos que las maestras atravesaron en el transcurso de su vida. Y tratar de zurcir estas narracio-
nes a lo que ha atravesado su comunidad.

¿La secuencia de reposición/restitución/reecuentro? La secuencia de la repaisajización: 
buscará devolver la organicidad a las piezas de procedencia kallawaya que existen en el MU-
SEF. Pensada principalmente para la sección de “Catálogo de bienes culturales”, con ello se 
plantea repensar los descriptores de los bienes y la propiedad de las mismas. Acá se integran 
las reflexiones sobre la mirada orgánica a las colecciones del museo sobre las fichas técnicas, no 
como el único método mediador entre el ser/objeto cultural y el público y las reflexiones sobre 
la repaisajización visual.

Es pasar, por lo tanto, de una razón instrumental a una razón sensitiva y sensorial. Son aquellos 
contextos sensoriales y sensitivos de la crianza mutua a través de lo que Alvarez, Miranda y 
Guzmán (2022) han llamado como ch’axwananchix:

Hemos generado estas reflexiones a partir del principio que denominamos ch’aqwananchiq [sic.] 
que quiere decir que al conversar compartimos con todo nuestro ser, es decir que no solo es-
cuchamos la palabra dicha sino también todo lo que acompaña estas palabras, la voz, la ento-
nación, la emoción, la historia detrás de cada sentipensamiento (Alvarez, Miranda y Guzmán 
(2022: 30).

Es prestar mayor atención a las percepciones internas sobre las identidades, las creaciones, 
los trabajos textiles y los pasados que tienen las propias creadoras del ser/objeto cultural. Y 
tratamos de desplegar como estas percepciones se han trasladado a su labor textil y los modos 
en cómo las maestras “piensan e interpretan su experiencia histórica” (Rivera, 1982). Son, 
entonces, narrativas autobiográficas.

Si en una de las últimas exposiciones mayores del museo se ha hablado de la cor-
poralidad de la música y del nacimiento del sonido. Ahora pensamos en reflexionar sobre 
la temporalidad del tejido; del alumbramiento de memorias. Del textil como parteras que 
median en el alumbramiento de memorias generacionales, colectivas y comunitarias. Ten-
dremos al textil como un método por medio del cual reconstruyamos las memorias de las 
maestras y de su familia.

Awaqipa: Para continuar zurciendo

El MUSEF, a través de la serie Expresiones y sus curadurías recientes, aborda la creación textil 
como un proceso de ciencia y tecnología centrado en la memoria viva y activa de las comu-
nidades indígenas. En este contexto, el catálogo de las maestras Kaluyo-kallawaya, a través de 
una metodología de “zurcir historias”, busca conectar los objetos textiles con sus historias y 
significados en relación a las experiencias y cosmopraxis de las creadoras. Este enfoque consi-
dera no solo la cadena operativa de producción, sino también la intervención multi-temporal 
de las maestras, sus familias y comunidades, y la historia de su región. A través de diálogos 

26



entre las maestras y los objetos textiles resguardados por el museo se reestablece la relación 
entre los objetos y sus horizontes de memoria, entendiendo al textil como un ser que narra y 
documenta la historia social de su creación. Este proceso incluye la relectura de los archivos 
textiles de filiación kallawaya, vinculando las experiencias familiares, comunitarias y regio-
nales en un ejercicio de reflexión colectiva que reconoce, tanto las permanencias como las 
mutaciones en sus prácticas y creaciones.

Proponemos una mirada orgánica y sensorial hacia los textiles, que no puede enten-
derse sin considerar los contextos sensoriales y los procesos de creación de las maestras. Este 
enfoque a futuro procurará la exploración de los sonidos, aromas, luces y colores vinculados, 
tanto a la fabricación como al uso de los textiles en distintas prácticas culturales. La idea es 
devolver a los objetos su relación viva con las comunidades que los crearon, desafiando las 
convenciones museográficas tradicionales al integrar la voz de las creadoras en los rótulos, no 
solo como descripciones técnicas, sino como narrativas vivas. Así, los objetos del museo son 
presentados como parte de un proceso continuo, conectado con el presente de las comunida-
des. Esta propuesta busca transformar la exposición tradicional al incorporar la “repatriación 
visual”, un retorno de los objetos en formato digital o fotográfico a las comunidades, esto para 
generar un diálogo recíproco y reconstruir saberes textiles perdidos. En lugar de “repatria-
ción”, proponemos el concepto de repaisajización, que se refiere a la reconexión de los objetos 
con los horizontes de memoria y las prácticas actuales de las comunidades, reconociendo sus 
continuidades y transformaciones en un espacio vivo y orgánico.

Este libro se estructura en tres fases: la recolección bibliográfica, las conversas con las 
maestras Kaluyo-kallawaya en sus domicilios ubicados en la ciudad de El Alto y la yuntapo-
sición de las voces y la repaisajización de los bienes. De esta manera, a través de un enfoque 
de investigación horizontal, se plantea un acercamiento dual: uno transversal que narra las 
herencias y permanencias de las maestras en su rol como Kaluyo-kallawaya, y otro específico 
que recoge las mutaciones y abandonos de sus prácticas a lo largo del tiempo. Este enfoque 
se basa en la historia oral andina y en el concepto de yuntaposición, que integra las voces y 
memorias múltiples de las maestras. La metodología incluye la creación de secuencias bio-
gráficas que exploran diferentes aspectos de la vida y obra de las maestras: identidad, proceso 
creativo, archivo textil, horizontes de memoria, migración. Finalmente, en la sección “Catá-
logo de bienes culturales”, la secuencia de repaisajización busca devolver a las piezas textiles 
su contexto y sentido orgánico al incluir las voces y las memorias que ellas vinculan con los 
bienes presentados.

Esta investigación no se limita a una biografía tradicional, sino que busca reconstruir la 
memoria y la historia a través de las percepciones sensoriales de las creadoras, destacando la 
temporalidad del tejido y su capacidad de alumbrar memorias generacionales y comunitarias 
a manera de una autobiografía. El trabajo, también, propone continuar el giro de las cura-
durías y paradigmas del MUSEF, donde las voces de las maestras no solo se citan, sino que 
se integran de manera coautoral, estableciendo un diálogo nutritivo entre las prácticas de las 
maestras y el museo.

27





CAPÍTULO SEGUNDO 
SOBRE EL TEXTIL KALLAWAYA

Pedro Aliaga Mollinedo1

Lo kallawaya, una mirada general

Asentada en la provincia Bautista Saavedra, al norte del departamento de La Paz, se encuentra 
una región cuya riqueza histórica, cultural y social ha sido objeto de múltiples investigaciones. 
Durante el siglo XVI el cronista Felipe Guamán Poma de Ayala graficaba en su obra El Primer 
Nueva Corónica y Buen Gobierno ([1615] 1980) a los llamados “indios callauaya” como los 
encargados de llevar en andas a Topa Ynga Yunpanqui y Mama Ocllo, coya. Esto, según varios 
estudiosos de la obra de Guamán Poma, señalaba las importantes funciones y atribuciones 
que dichos “callauayas” tenían en el Cuzco incásico. Por otro lado, un memorial del siglo 
XVIII presentaba el testimonio de seis maestros kallawayas del pueblo de San Pedro de Curva 
y sus trajines al desplazarse a la ciudad de Buenos Aires para la práctica y venta de productos 
medicinales (Arias y Marchan, [1800] 1987).

Los estudios sobre esta región y sus habitantes se han enfocado no solamente en el as-
pecto relacionado con la medicina tradicional –que pareciese la más trabajada por la difusión 
de los trabajos de Enrique Oblitas, Louis Girault y principalmente Carmen Beatriz Loza–, 
pues existen importantes trabajos que observaron diversos elementos vinculados a este espacio 
y sus habitantes.2 De esta manera, desde la lingüística se instauraron frondosos debates sobre 
el idioma hablado por los kallawaya, el machaj juyai. Autores como Aguilo (1987; 1991), 
Albó (1989), Girault (1987), Torero (2002) y, más recientemente, Hannß (2017), han anali-
zado tanto su evolución como su relevancia en el contexto socioterritorial de los kallawayas y, 
principalmente, su relación con otros idiomas desde su etimología.

Por otra parte, por su composición territorial, los cambios administrativos experimen-
tados a lo largo del tiempo, los vestigios arqueológicos, su rol durante la expansión incaica 
y la configuración de la región en el período colonial, han sido explorados desde disciplinas 
como la antropología, la etnohistoria y la arqueología. En este marco, destacan los tempranos 
estudios de Ryden (1957), Oblitas (1963) y Cordero (1967), quienes sugieren descripciones 
etnográficas y arqueológicas detalladas, pero también curiosas interpretaciones de las activi-
dades herbolarias y rituales. Se tiene también los ya clásicos trabajos de Gisbert et al. (1984), 
Saignes (1985) y Loza (2004), los cuales ubicaron en un marco histórico y comparativo la 

1	 Historiador. Candidato a magister en Historia por la Universidad Mayor de San Andrés (UMSA). In-
tegrante del Archivo Comunitario El Alto Aesthetics y de la Orquesta Experimental de Instru-
mentos Nativos (OEIN). Investigador del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF). 
Correo electrónico: peeter-147@hotmail.com

2	 Para un balance riguroso sobre bibliografía respecto al tema hasta la década de 1980 consultar, de Hans Van Den Berg 
(1980), Bibliografía callawaya. Y para un abordaje actualizado revisar Eva Fischer (2023), “Kallawaya, Inc.– the making 
of Kallawaya (1532-2008): a historical, relational, and comparative approach”. También de Fischer (2024), “Tejido 
kallawaya-folclor regional o reflejos de procesos de etnicización”. De igual manera, un interesante ensayo histórico al res-
pecto del espacio kallawaya puede leerse en “¿Vínculo o delimitación? Los kallawayas como mediadores entre el mundo 
andino y amazónico, siglos XV-XVIII”, de Luis Aruquipa Chino (2024). 

29

mailto:peeter-147@hotmail.com


historia de la región, así como de su cultura material y cosmopraxis. Mas recientemente, las 
investigaciones de Capriles y Revilla (2006), Chávez (2010; 2015) y Fischer (2023; 2024) 
han aportado un análisis integral y multidisciplinario para comprender la complejidad histó-
rica e identitaria del territorio kallawaya.

La particular región en la que se emplaza el espacio kallawaya permite explorar la inte-
rrelación entre diversas zonas ecológicas, convirtiéndolo en un espacio clave para comprender 

Figura 1: Ilustración de Guamán Poma de Ayala en la que se grafica a los “yndios callauaya” llevando en an-
das al Inca y la Quya. En la descripción se lee: “Andas del Inga, Qvispi Ranpa / Topa Ynga Yupanqui / Mama 
Ocllo, coya / Llevan al Ynga los yndios callauaya, espacio a pasearse. / Paséase el Ynga”.
Fuente: Guamán Poma de Ayala (1615), f. 331 [333]. Biblioteca Real de Dinamarca, Copenhague.

30



dinámicas culturales, sociales y económicas de las sociedades andinas. Su ubicación estratégi-
ca, “Andes orientales septentrionales”, como enfatizan Saignes (1985) y Chávez (2015), que 
conecta los Andes con la Amazonía, ha favorecido el desarrollo de un conocimiento diverso 
vinculado a la herbolaria, la textilería y diversidad de saberes. Además, el espacio kallawaya 
ofrece una oportunidad para analizar cómo las comunidades han adaptado sus prácticas, sa-
beres e identidades a lo largo del tiempo –así lo aborda, por ejemplo, Fischer (2023).

En este corto recuento sobre lo kallawaya es fundamental destacar el trabajo compi-
lado por Gisbert et al. (1984), que supuso un nuevo enfoque respecto a las investigaciones 
sobre esta región. Entre los aportes se encuentra el estudio de Wilhelm Lauer (1984) sobre la 
ecoclimatología de la región, que analiza cómo las condiciones climáticas han influido en las 
dinámicas culturales y económicas locales. Asimismo, Wolfgang Schoop (1984) contribuye 
con un análisis detallado del intercambio de productos y la “movilidad regional”, explorando 
las redes comerciales y las interacciones interregionales. Por su parte, Lothar Mankhe (1984) 
profundiza en las formas de adaptación en la agricultura indígena, destacando las estrategias 
desarrolladas por las comunidades para enfrentar los desafíos ambientales. Estos tres estudios, 
junto a otros del volumen, ofrecen un panorama integral que permite comprender de manera 
más profunda las particularidades del espacio kallawaya, evidenciando la interrelación entre 
su ecorregión, los circuitos económicos y los elementos culturales.

Y es que, el actual municipio de Charazani, junto al municipio de Curva, se encuentran 
al pie de la cordillera de Apolobamba. Una zona caracterizada por un relieve irregular y una 
diversidad de pisos ecológicos que abarcan altitudes desde los 2.800 hasta los 4.600 metros 
sobre el nivel del mar (m s. n. m.). Estas condiciones geográficas y climáticas han dado lugar 
a un sistema de agricultura adaptativa, donde la construcción de terrazas es una práctica ca-
racterística para maximizar el uso del terreno disponible. El estudio del clima en esta región, 
realizado por Lauer (1984), ha permitido definir estos tipos de cultivos según la disponibili-
dad de agua, la altitud y las características del suelo.

Figura 2: Indios kallawaya de Chullina durante el Festival Provincia Muñecas.
Fuente: Fotografía de Carl Troll (30 de septiembre de 1926). Instituto Leibniz de Estudios Regionales (Leipzig).

31



Por otra parte, Wolfgang Schoop (1984) identifica dos factores principales que in-
fluyen históricamente en la movilidad de la población kallawaya y que nos ayudará a lo 
largo de este libro a pensar la [auto]biografía de las maestras Kaluyo-kallawaya. En primer 
lugar, destaca que la situación geográfica, ubicada en una zona casi periférica, ha condicio-
nado a los habitantes a adoptar una forma de vida particular. Esta condición ha generado 
un intensivo intercambio de productos entre los diferentes pisos ecológicos, fomentando 
un comercio dinámico que se realizaba principalmente a través de caravanas. Este patrón 
de movilidad y comercio se refleja también en los topónimos de antiguos poblados y for-
tines abandonados que conservan características del estilo incásico. Esto sugiere que la 
población kallawaya mantenía residencias permanentes, no obstante complementaba su 
sustento con la siembra y el intercambio de productos adaptados a las diversas condiciones 
ecológicas de los valles.

Respecto a las formas de “control vertical” Shoop señala que:

En el valle Kallawaya se desempeña el concepto de “control vertical” en diferentes formas:

(1) La demarcación de una comunidad agraria es tan extensa que alcanza de dos a tres pisos 
ecológicos tal como en Amarete y Kaata. (2) Una comunidad agraria dispone en diferentes pisos 
ecológicos de parcelas aisladas.

Es así como los habitantes de Chullina disponen de claros debajo del límite de vegetación. Este 
fenómeno se lo determina como “sistema archipiélago”.

(3) En los mercados anuales y semanales, especialmente en las regiones centrales de Charazani, 
existe un intercambio muy variado de productos.

(4) El intercambio directo de productos entre productores se da casi siempre en conexión con 
transportes por caravanas. Acá participan sobre todo los habitantes de la periferia, es decir aque-
llos pobladores de las zonas tropicales y los llameros de la Puna (Schoop, 1984: 38).

Estas formas específicas de control vertical no han implicado una nivelación homogénea en-
tre los diversos pisos ecológicos. A pesar del estrecho contacto y la interacción entre ellos, 
se distinguen dos formas diferentes de labranza, que obedecen a factores técnicos e históri-
co-culturales. Por un lado, encontramos la herencia indígena predominante en la población 
de la cordillera, mientras que, por otro lado, se advierte una influencia colonial en la parte 
de los valles. La ubicación estratégica descrita por Mankhe (1984) permitió a los habitantes 
de esta región tener un acceso directo a la parte oriental de la cordillera, conectándose con la 
zona Yunga de Camata. Esta región jugó un rol crucial durante la época incaica, al ubicarse 
en la frontera de expansión extrema del imperio y servir como una vía de acceso a las áreas de 
cultivo de coca, un producto esencial tanto para el comercio como para el consumo ritual en 
la sociedad andina.

Mankhe (1984) enfatiza que, a pesar de que este territorio es reducido, presenta una 
gran diversidad de pisos ecológicos. Aunque inicialmente se podría pensar que las prácticas 
agrícolas de la región son rudimentarias, lo que se observa es un sistema altamente adaptado 
desde tiempos precolombinos, que ha perdurado casi inalterado. Estas prácticas incluyen el 
uso de terrazas, el manejo de la taclla y el arado animal, la intensificación de los sistemas de 
regadío, la rotación de cultivos, el descanso de tierras y la división en áreas de cultivo adapta-
das a diferentes pisos ecológicos.

32



Todo lo mencionado anteriormente es retomado y ampliado por Chávez (2010), 
quien indica que, por las características geográficas y potencial económico de esta región, 
habría constituido el motor del desarrollo de diferentes organizaciones locales desde épo-
cas tempranas y sería en la colonia el período en el que se cristalizó una identidad kallawa-
ya como médicos herbolarios. Aunque Fischer (2023) más bien arguye que este elemento 
que hace a la identidad de “lo kallawaya” no sería un hecho colonial sino posterior.

Otro de los elementos recurrentes en las investigaciones ha sido lo ritual en el espa-
cio kallawaya, así tenemos los trabajos de Oblitas (1963), Bolton (1974), Bastien (1996), 
Fernández Juárez (1997), entre otros.3 En el caso de Oblitas, el autor aborda una tipología 
bastante importante sobre illas, sepjas y amuletos usados por los maestros kallawayas y 
cómo cada uno de estos elementos cumple una determinada función ritual. Bolton, por 
su parte, presenta un peculiar registro sobre un “rito kallawaya”, vinculado a los robos en 
la comunidad peruana de Incawatana a partir de la cual elabora un análisis de los ritos y 
creencias kallawaya.

Un caso particular tiene que ver con el trabajo de Claudia Ranaboldo (1986). La autora 
aporta con un acercamiento hacia ciertos conceptos básicos a la medicina tradicional general, 
pero enfocándose en los aspectos socio-económicos. Así, la autora señala que:

[…] las modalidades de transmisión de su saber empírico; las razones de la eficacia de su farma-
copea; los cambios que han ocurrido en las modalidades de aplicación de su medicina, llegando 
a un sincretismo de prácticas diferentes; las relaciones internas y externas al grupo y la defini-

3	 Para un estudio reciente sobre sepjas, illas e ispallas revisar el trabajo de Uturuncu, Acarapi y Alarcón (2024), titulado 
“Investigación. Illanakan, Ispallanakan ajayupa. Illas e Ispallas, seres protectores y proveedores de abundancia”: 11-90.

Figura 3: Niño Corín con el cerro Akhamani de fondo.
Fuente: Fotografía de Carl Troll (1 de octubre de 1926). Instituto Leibniz de Estudios Regionales (Leipzig).

33



ción de una actividad médica que ante todo es una profesión y como tal tiene que responder a 
determinadas exigencias de la población en la que ejerce (Ranaboldo, 1986: 6).

De esta manera, llega a la conclusión de que la economía kallawaya no solo se reduce a la 
práctica de medicina tradicional, ya que a la par son agricultores, miembros de su comunidad. 
A pesar de la especialización médica con la que se les reconoce también existen espacios dedi-
cados a la orfebrería, al textil, a la alfarería, etc., y que se vinculan con poblaciones específicas, 
como ha señalado Loza:

por ejemplo, los de Amarete continúan siendo alfareros, los de Chullina productores de ins-
trumentos de labranza y los de Canlaya y Chajaya orfebres, sin necesariamente abandonar la 
agricultura, el pastoreo, la elaboración de esculturas en miniatura para sus actos ceremoniales y 
los tejidos que permiten distinguirse unos años de otros (Loza, 2004: 26).

Es en ese punto que se resalta y enmarca el rol de la mujer kallawaya, ya que en esos lapsos de 
ausencia de los maestros kallawayas ella queda como jefa de familia responsable del pastoreo, 
de la agricultura y de la labor textil. Es así que la autora llega a plantear que “la práctica de 
la medicina tradicional requiere, por parte de los kallawaya, más que en otros grupos cam-
pesinos, una precisa división del trabajo, una marcada diferenciación de tareas al interior del 
núcleo familiar” (Ranaboldo, 1986: 165).

Del pasado y sus textiles

Capriles y Revilla (2006) señalan que, con la expansión inca, los kallawaya fueron in-
tegrados al Tahuantinsuyo como parte de la provincia imperial de Calabaya, la cual se 
subdividía en Hanan Calabaya (Hatun Calabaya), Lurin Calabaya (Calabaya la Chica) y 
Yungas de Calabaya. Inicialmente, según Saignes (1985), esta integración se llevó a cabo 
mediante relaciones hegemónicas con las élites locales, respetando sus estructuras políticas 
y sociales. Sin embargo, con el tiempo, el control incaico se volvió más directo y adminis-
trativo, impulsado por el interés estratégico y económico de acceder a recursos clave como 
la coca, el oro y el maíz.

Durante el período Colonial, Camata continuó desempeñando un papel estratégico 
como entrada hacia las tierras bajas amazónicas. Con la implementación de las reformas 
toledanas, la localidad fue transformada en una reducción indígena, siguiendo el modelo 
establecido por el virrey Francisco de Toledo para consolidar el control estatal sobre las 
comunidades indígenas y facilitar la evangelización. A pesar de este proceso, la estructura 
social y económica de Camata conservó características tradicionales, especialmente en tor-
no a la producción agrícola, con un énfasis particular en la coca, un cultivo de gran valor 
tanto económico como ritual.

Van Kessel (1993), por su parte, indica que el territorio posteriormente sufrió mo-
dificaciones y, por ende, ciertas dinámicas y lógicas de organización. La intervención de 
las distintas instituciones coloniales como las encomiendas, corregimientos, reducciones y 
distritos urbanos y eclesiásticos, hicieron que las unidades domésticas kallawayas queden 
repartidas en diferentes jurisdicciones, cuya consecuencia fueron conflictos de límites. 
A eso se sumó las responsabilidades que se asignaron a las autoridades indígenas como 
la tributación designada a partir de una delimitación territorial. Estos dos factores, es 
decir, la pérdida de poder y el desmembramiento territorial, hicieron que las autoridades 
kallawayas pasaran a ejercer un rol más pasivo, siendo una especie de agentes de la admi-
nistración colonial.

34



Esta zona tuvo una débil penetración de la hacienda española, por lo que Charazani 
solo habría contado con dos propietarios españoles. Esto hizo que se resistiera de mejor ma-
nera a la disgregación colonial. Ya para el siglo XVIII, los abusos por parte de los funcionarios 
locales ocasionó una serie de protestas y agitación desde las guerrillas de la Independencia 
en la que surge efímeramente la llamada “República de Larecaja” (Costa de la Torre, 2009), 
provincia a la que pertenecían las actuales provincias Bautista Saavedra, Muñecas, Camacho 
y Larecaja, conformando una unidad cultural y territorial. Ya durante el período Republicano 
con la presencia marcada de una oligarquía criolla y el despojo progresivo de las comunidades 
indígenas, nuevamente el territorio sufre modificaciones provocando que, en 1908, Moco 
Moco e Italaque fueran los espacios que acogieran a los ayllus kallawayas (Warcas y Umana-
ta), perteneciendo a la provincia Camacho. Más adelante, hacia 1945 el territorio quedaba 
distribuido de la siguiente manera:

el sector de Charazani fue separado de Muñecas para formar, con los distritos Amarete, Curvo, 
Chullina, Carijana y Camata, la nueva provincia Bautista Saavedra. En esta remodelación pro-
vincial, la antigua cabecera kallawaya (Charazani) se encontró asociada con sus yungas (Camata 
y Carijana) pero perdió sus punas (Ulla Ulla). Por otra parte, sufrió la mala costumbre republi-
cana de rebautizar los nombres de pueblos: Charazani recibió el nombre de Villa General Pérez, 
mientras que el antiguo ayllu kallawaya de Chajaya se convirtió en pueblo y distrito: aquél de 
Villa General Ramón Gonzáles. Pero los habitantes continúan utilizando los toponimios indí-
genas (Van Kessel, 1993: 11).

Nuevamente los pobladores kallawaya se vieron en la necesidad de hacer migraciones perió-
dicas, pero esta vez los motivos fueron por la necesidad de aumentar sus ingresos, así como la 
presión social y racial que se ejercía sobre ellos. Todo esto se vio acrecentado porque tuvieron 

Figura 4: Indios kallawayas de Chullina.
Fuente: Fotografía de Carl Troll, aproximadamente en 1926. Instituto Leibniz de Estudios Regionales (Leipzig).

35





Figura 5: Indios kallawayas en Amarete. Adivinos y alcaldes del pueblo.
Fuente: Fotografía de Carl Troll (3 de octubre de 1926). Instituto Leib-
niz de Estudios Regionales (Leipzig).



que diversificar sus actividades para obtener recursos mediante actividades como la joyería y la 
orfebrería, afectando al desarrollo y a la transmisión del conocimiento herbolario y médico de 
los kallawayas, convirtiéndose en una seria amenaza de pérdida de estos conocimientos para 
inicios del siglo XX. Ya para la segunda mitad de ese siglo el movimiento de gente se aceleró 
por la Revolución Nacional de 1952, la migración rural, el fraccionamiento de la tierra, la 
creación de sindicatos y la lucha por el control político al interior de los pueblos y comuni-
dades (Torrico, 2011).

Para el estudio de los textiles en general se requiere un enfoque interdisciplinario que 
integre perspectivas históricas, antropológicas, etnográficas y artísticas. En este contexto, los 
textiles bolivianos han sido motivo de interés para muchos investigadores, por ejemplo, Jo-
nathan Hill y Tamara Wasserman (1980), Laurie Adelson y Arthur Tracht (1983), además 
de Cereceda (2010b), Arnold y Espejo (2013), Usquiano y Espejo (2023), entre otros. En 
lo que respecta a los textiles de la región que nos ocupa, el primero en trabajar el tema fue el 
antropólogo francés Louis Girault (1969), quien publicó un valioso catálogo sobre textiles de 
la región kallawaya conservados en el Musée de L´Homme de París. Este catálogo de museo 
supone no solo el registro sino también incluye un estudio sobre la región y los textiles adqui-
ridos en diversas comunidades kallawayas, como Niño Korin, Chajaya, Chilcata Apacheta, 
Kañisaya, Upinwaya y Chari.

Además, este trabajo contempla el registro de varias “series” de pallay presentes en los 
textiles de la región y los nombres con los que las comunidades las designaban o por lo menos 
las que Girault pudo registrar. Estos fueron organizados en dos grupos: figurativos y geomé-
tricos, teniendo 47 motivos geométricos y 128 figurativos, haciendo un total de 175 motivos 
registrados por el autor. Esta sección de pallay significan un importante instrumento de regis-
tro de motivos y sus denominaciones. Asimismo, representa un material de estudio y análisis 
indispensable para investigaciones posteriores. Finalmente, la sección propia del “Catálogo de 
bienes” no solo presenta las fotografías de los textiles, sino también descripciones generales 
de los tipos de textiles que se presentan como: llijlla, chumpi, wincha, ajsu, punchu, chuspa 
y alforja. Además, los descriptores de cada pieza nos acercan a la filiación socioterritorial de 
los textiles, sus dimensiones, los colores de las fibras, así como el uso y las partes por las que 
estarían compuestas los textiles.4

Por otra parte, aunque los trabajos de Oblitas se han enfocado al estudio de la cul-
tura kallawaya por medio de su tradición oral, el registro de mitos e historias, además de la 
farmacopea y herbolaria, llama la atención lo poco que dedicó en su trabajo a la labor textil 
en dicha región. En su libro Cultura callawaya (1963), posee un apartado denominado “Te-
jidos. Dibujos simbólicos. Amuletos”. En el mismo, el autor parece plantear una relación 
representacional entre los pallay de los textiles y las funciones cumplidas por amuletos. Sin 
embargo, la parte referente al textil queda reducida a solo dos párrafos intitulados “wajrapallai 
o cortepallai”, y que hace solo referencia a los pallay sin mayor explicación: “el ojo mágico, el 
wajrapallay el warmimunachi, el kkewilo o wawauiwa, llave pallay chawlla wajta, chaca chaca. 
wataypallay etc.” (Oblitas, 1963: 201).

4	 Es importante hacer notar que, tanto en el prólogo de la edición francesa de su libro Catalogues du Musée de L´Homme. 
Textiles Boliviens (Francia, 1969), así como en Kallawaya: curanderos itinerantes de los Andes. Investigación sobre prácticas 
medicinales y mágicas (Bolivia, 1987), Louis Girault y Anna Girault reconocen a los comunarios, como “amigos kallawa-
ya”, quienes colaboraron con la elaboración de estas investigaciones: Florentino Álvarez, Sebastián Álvarez, Sebastián 
Álvarez Aredondo [sic], Julio Aredondo [sic], Ruperto Mamani, Isidoro Ortiz, Lucas Ortiz, Humberto Rodas, Apolinario 
Tintaya y Eduardo Ríos. Así como, quien acompañó su trabajo de campo en la región en 1964 y ayudó a la compra de 
los textiles que luego formaron parte de la colección del Musée de L´Homme: Lucas Ortíz.

38



En este apartado cada descripción de los amuletos va acompañado con una ilustración 
y para el caso de los textiles introduce solo dos pequeñas ilustraciones referentes al wajrapallai 
con la siguiente descripción:

Entre estas figuritas, la más significativa dentro del esoterismo callawaya es la denominada 
llavepallai y la wajrapallai [sic], que tiene igual significado. La wajrapallai tiene dos significa-
dos, uno material y otro espiritual. En el aspecto material significa el cornupecio de la abun-
dancia, la figura que llama la felicidad, el bienestar, la alegraría, el amor, la abundancia, etc. 
En el aspecto espiritual significa signo mágico donde se concentran las fuerzas sobrenaturales 
del espacio, constituyendo un protector por excelencia de la persona que la posee o la usa 
(Oblitas, 1963: 201).

Sin embargo, en la sección de láminas anexas al final de dicho libro encontramos, al igual que 
en la obra de Girault, una serie de registros de motivos textiles bajo el título de “Símbolos ca-
llawayas que se usan en los tejidos.” Oblitas registra en estas láminas dieciséis motivos “geomé-
tricos”, en contraste con los 47 presentados por Girault (1969). Empero, cabe anotar que en 
el libro de Girault, que se publica seis años después de la obra de Oblitas, no se encuentra cita 
o referencia a la obra de este último.

Más adelante, apoyadas en el trabajo citado de Girault, serían Gisbert, Arze y Cajías (1984), 
quienes realizarían una clasificación y un estudio histórico de los tejidos de esta región. Lo rele-
vante de este estudio es precisamente ubicar histórica y espacialmente los tejidos como parte de 
la historia misma de la región y no solamente como objetos de un museo o piezas de “artesanía”. 
A esta obra acompañan los trabajos ya mencionados de Lauer (1984), Wolfgang Schoop (1984) 
y Lothar Mankhe (1984), quienes sitúan socioterritorialmente la cultura kallawaya.

Figura 6: Valle del Río Chajaya cerca de Charazani con campos en terrazas y molino de trigo.
Fuente: Fotografía de Carl Troll (2 de octubre de 1926). Instituto Leibniz de Estudios Regionales (Leipzig).

39



Cuando nos concentramos en aspectos como los colores, el espacio y la iconografía 
presente en cada tejido, contamos con trabajos destacados como los desarrollados por la in-
vestigadora Verónica Cereceda (2010b). Sin embargo, Waldo René Jordán Celaya (1994) pro-
bablemente haya realizado el estudio más exhaustivo del estilo textil de la provincia Bautista 
Saavedra a través de su tesis para la obtención del título en antropología

Es inevitable vincular el uso de una vestimenta específica con las características del 
tejido que permite construirla. Aspectos como el color, el manejo del espacio y la disposi-
ción de los pallay, que obedecen a ciertos criterios, reflejan en las tejedoras la cosmopráxis 
y la cosmogonía de una cultura. Así pues, Jordán (1994) elabora una caracterización de los 
tejidos, por ejemplo, de la comunidad de Amarete, que forma parte de la provincia Bautista 
Saavedra. Según Amarete, esta comunidad sería la única con uso de colores negros y rojos sin 
más acompañamiento que las costuras laterales y los ribetes de diferentes colores en los que 
suele prevalecer el verde y el azul. Estos que son utilizados generalmente en fiestas religiosas 
como el Corpus Cristi. Asmismo, el autor realiza un análisis ameno y detallado sobre las teje-
doras y los tipos de tejidos, describiendo las funciones y los motivos por los cuales se elaboran 
determinadas prendas.

Otro aspecto a tomar en cuenta en la indumentaria que se utiliza en la provincia 
Bautista Saavedra es el vinculado al sector masculino, por ejemplo, pantalones, unku, pun-
chu, chuspas, capacho, alforja, wayaqa. Así como la femenina: almillas, ajsu, reboso, llijlla, 
wincha, chumpi, sombrero, prendedores. Jordán (1994) no solo muestra descripciones de 
ciertas prendas como el unku, sino que también analiza sus funciones y el recorrido histó-
rico de las mismas.

En la actualidad, los hombres de las comunidades suelen encargarse de tejer lo que se 
conoce como bayeta de la tierra utilizando telares de pedal, además de la waskha, usada para 

Figura 7: Miembros de la comunidad de Kaluyo. En primer plano: Eulogia Calancha 
Chura, hermana de Rubén Calancha Chura y tía de la maestra Avelina Calancha Llanos.
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 2000).

40



cargar. Sin embargo, aunque algunos hombres aún colaboran en este proceso, esta práctica 
ha ido disminuyendo con el tiempo. Por ejemplo, antiguamente eran los hombres quienes 
tejían el ch’ullu, pero esta costumbre ha cambiado, y ahora es más común que simplemente 
los compren. Las mujeres, por su parte, desempeñan no solo actividades textiles, sino también 
tareas propias de la comunidad, como el pastoreo y el cultivo, labores que inician desde muy 
temprana edad. Según Jordán, las niñas comienzan a tejer aproximadamente a los seis años. 
Además, sus responsabilidades incluyen el cuidado y la organización tanto de las labores del 
hogar como de las actividades fuera de este, una dinámica que se ha mantenido hasta la actua-
lidad, como también lo señala Ranaboldo (1986).

Por otra parte, Coppia (2001) elabora una importante investigación sobre el proceso 
de producción textil de la región kallawaya, centrándose principalmente en lo que deno-
mina como “el lenguaje estético-plástico” de los textiles. Esta investigación tuvo acceso a 
la colección de textiles reunida por Lucas Ortiz y Louis Girault en 1964, además de las 
colecciones del MUSEF. A partir de pensar lo que se denomina como “la cadena operato-
ria” del textil, la autora estructura su obra desde la obtención de la materia prima (fibra), 
hasta la elaboración del textil final (en sus distintas variedades). El trabajo etnográfico 
realizado por la autora en las comunidades de Niño Korin y Kaata permite aportar un dato 
no menor respecto a los textiles de la región. Al momento de abordar los “cobertores de 
espalda”, Coppia registra las conocidas wayta o rebozo, la llijlla y la wayllasa. Esta última 
no registrada o mencionada en los trabajos anteriores y que cumplía una función similar 
al de la llijlla:

Carmen Quispe, Celia y Sofía Yanahuaya, de la comunidad de Kaata, comentaban que “…
la wayllasa se usa para diario, para estar en la chacra, en la casa… para abrigar y también para 
cargar. La llijlla con pallay se usa más para fiestas” (Coppia, 2001: 118).

Recientemente, Fischer (2024) ha vuelto al análisis de algunos de los motivos registrados por 
Girault en 1969. De esta manera, analiza dos tipos de figura o pallay presentes en los tejidos 
de la región, el cortegrande o kurti y la figura denominada curandero o kallawaya. A partir de 
esto se habla de dos tipos de diseño de textiles: los abstractos y los figurativos, retomando lo 
señalado anteriormente por Girault.

Para Fischer (2024), los diseños usados en los tejidos kallawayas son elementos de la 
memoria cultural. La autora nos entrega una nueva perspectiva al abordado por autores an-
teriores, ya que hace una clasificación de acuerdo al uso o función de la vestimenta. Es decir, 
no es lo mismo una prenda usada para el cotidiano que para una fiesta y esto no implica sola-
mente una diferencia a nivel estético, sino también de las técnicas de tejido, pallay y colores a 
usar. Fischer señala la importancia de tomar en cuenta el tiempo de vida de una prenda, por 
ejemplo: que aquellas prendas usadas por las mujeres jóvenes o que en algún momento fueron 
elaboradas y usadas para fiestas, con el pasar del tiempo y el desgaste, luego son usadas por las 
ancianas de la comunidad como indumentaria cotidiana.

El significado del diseño en zigzag, también denominado corte/kurti, hace referencia al 
mundo de arriba, señala Fischer, relacionada a una lógica de pensamiento andina, en aymara 
significa “curvado” y en quechua significa “revés”. Estos diseños cuando están en un pallay 
grande son abstractos y harían referencia a los fenómenos meteorológicos, a rayos o a tormen-
tas con relámpagos fuertes y estruendosos. El hecho que esté ligado al rayo es porque tiene una 
connotación ritualista, pues “La élite retoma el significado del rayo y transfirió por sus esposas 
tejedoras, de signos semánticos a signos visualizados, figurativos y plasmados en el fondo textil 
de su indumentaria” (Fischer, 2024: 487).

41



A partir del análisis de estos diseños en particular es que Fischer (2024) designa a los 
mismos como elementos de memoria cultural, aquellos que son creados mediante construc-
ciones del pasado y por los permanentes discursos elaborados sobre ellos. Así, se generaría 
una experiencia colectiva del pasado solidificada en los textiles. Por esta línea van también las 
reflexiones de Romero (2016; 2022), cuando observa el uso de textiles conforme a las pobla-
ciones y sus expresiones musicales vinculadas a las formas de su elaboración. En su estudio 
sobre los qanthus como elemento de identidad en las poblaciones kallawayas (Romero, 2016), 
la autora ejercita algunas relaciones entre el uso de la vestimenta y las expresiones musicales de 
cada población. Así donde el qanthu funge como un englobador cultural, la vestimenta cum-
pliría la función de complejizar esas unidades por medio de las propias identidades locales.

Es así que reflexionar sobre los textiles de esta región desde una perspectiva histórica nos 
invita a considerar cómo esos conocimientos se transmiten y practican en la actualidad. Es así 
que, desde las voces de Fortunata Arias Layme, Justina Llanos Arias, Rubén Calancha Chura, 
Casilda Llanos Arias y Avelina Calancha Llanos –del ayllu originario de Kaluyo en la provin-
cia Bautista Saavedra–, podremos comprender cómo las memorias de su pasado familiar se 
urden con las memorias de los textiles que ellas crían y producen desde el wawasmanta pacha 
–de cinco o siete años. La información generalísima sobre esta región y los textiles kallawayas, 
expuesta en este apartado, cobra vida y coherencia orgánica al ser narrada por ellas, quienes 
articulan sus memorias a manera de una autobiografía. A continuación, se presentan tres ca-
pítulos en las que ellas comparten las memorias colectivas que han acompañado y continúan 
acompañando sus vidas y su arte textil.

42



CAPÍTULO TERCERO
CRIANZA DE LAS FIBRAS Y LAS MEMORIAS

Fortunata Arias Layme1

Casilda Llanos Arias2

Justina Llanos Arias3

 Rubén Calancha Chura4

Avelina Calancha Llanos5 
Pedro Aliaga Mollinedo6

En los siguientes capítulos de este libro se urden y entretejen las voces y los horizontes de 
memoria de Fortunata Arias Layme, Justina Llanos Arias, Rubén Calancha Chura, Casilda 
Llanos Arias y Avelina Calancha Llanos. Estas memorias, entendidas como un tejido inter-
generacional y colectivo, permiten identificar algunos ejes fundamentales que atraviesan su 
[auto]biografía colectiva. Primero, en este capítulo, las memorias vinculadas a su vida en el 
ayllu originario de Kaluyo, en el distrito Chari del municipio de Charazani, provincia Bau-
tista Saavedra y con ellas los recuerdos de su vida como alpaqueras. En el “Capítulo cuarto” 
veremos aquellos vinculados con su experticia textil y las memorias y recuerdos que vinculan 
con cada etapa en un ciclo vital y de ensambles de secuencias biográficas entendidas, como ya 
vimos, como momentos constitutivos y colectivos de este ciclo vital. Finalmente, en el “Capí-
tulo cinco”, otro eje tendrá que ver con el proceso de migración y adaptación al entorno del 
urbano concentrado de la ciudad de El Alto.

En este apartado veremos cómo todas estas dimensiones están profundamente media-
das por la importancia que la familia atribuye a la educación secundaria y universitaria, espe-
cialmente para las generaciones más jóvenes y a su labor textil. De esta manera, Justina Llanos 
Arias, maestra del textil kallawaya, rememora su partida definitiva de Kaluyo en 2012 tras la 
venta de las alpacas, acto que marcó el fin de una etapa de vivencia con la comunidad de Kalu-
yo y simbolizó el sacrificio para acompañar el proceso educativo de sus hijos en la ciudad. Por 
su parte, Rubén Calancha Chura, también maestro del textil kallawaya y esposo de Justina, 
reflexiona sobre el impacto de la vida urbana, donde la ausencia de elementos fundamentales 
de su cotidianeidad en la comunidad –animales, espacios para el descanso comunitario y per-
sonas de habla quechua–, representó un impacto significativo en la familia.

1	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu de Kaluyo del distrito Chari e hija de Macedonia Layme Chura y el 
maestro kallawaya Santiago Arias Quispe.

2	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de la maestra Fortunata Arias Layme 
y del maestro kallawaya Víctor Llanos Flores.

3	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de la maestra Fortunata Arias Layme 
y del maestro kallawaya Víctor Llanos Flores.

4	 Maestro del textil kallawaya y técnico veterinario, es originario del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hijo del maestro 
kallawaya Hilarión Calancha Llanos. Es esposo de la maestra Justina Llanos Arias y padre de Avelina Calancha Llanos.

5	 Maestra del textil kallawaya es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de Justina Llanos Arias y Rubén Ca-
lancha Chura. Actualmente, es presidenta de la Asociación Regional de Productoras de Artesanía Kallawaya (ARPAK).

6	 Historiador. Candidato a magister en Historia por la Universidad Mayor de San Andrés (UMSA). In-
tegrante del Archivo Comunitario El Alto Aesthetics y de la Orquesta Experimental de Instru-
mentos Nativos (OEIN). Investigador del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF). 
Correo electrónico: peeter-147@hotmail.com

43

mailto:peeter-147@hotmail.com


Por su parte, Avelina, quien vivió de cerca este proceso, aporta una perspectiva 
desde la transición generacional. Su narrativa conecta la memoria de una infancia com-
partida en Kaluyo, marcada por los saberes textiles y agrícolas, con la experiencia de 
adaptación a un contexto urbano que planteaba nuevos retos educativos y lingüísticos. 
Además, en este tejido de memorias también emergen, como señalamos, las voces de otros 
miembros de la familia cuyas vivencias complementan la comprensión de este proceso. 
Así, las memorias de la familia de nuestras maestras se presentan no solo como un registro 
de experiencias personales, sino como un reflejo de las dinámicas sociales más amplias que 
atraviesan las comunidades indígenas andinas en su interacción con la modernidad y la 
migración urbana.

“Todos somos Kaluyo”: Memorias de la comunidad

La región kallawaya, que incluye al distrito de Chari, ha sido ampliamente estudiada desde 
diversas disciplinas y a través de los trabajos clásicos de Oblitas (1963), Saignes (1985), 
Girault (1987), Rösing (1996), Bastien (1996) y Schulte (1999). Más recientemente, in-
vestigaciones como las de Alconini (2008; 2013), Capriles y Revilla (2006) y Sagárnaga 
(2024), han trabajado esta región desde una perspectiva arqueológica abordando impor-
tantes centros arqueológicos en poblaciones de la región kallawaya. Por otra parte, los 
trabajos de Llanos (1998), Terrazas (2007), Alderman (2016), Romero (2016) y Fischer 
(2023) han volcado su mirada a la manera de construcción de las identidades regionales, 
en el caso del distrito de Chari, e identidades culturales más amplias, como es el trabajo 
Fischer que se avoca a repensar y reconstruir las formas y caminos de la construcción de 
un discurso e identidad kallawaya. Asimismo, una parte interesante –aunque no con la 
diversidad y profundidad que se esperaría–, se ha enfocado en los estudios vinculados a 
la producción textil, reflejando la relevancia de esta actividad en el contexto cultural y 
económico de la región.

Figura 1: Vista general de la comunidad Kaluyo desde la estancia de Wayllaqhata.
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 1990).

44



Es así que el distrito de Chari ha recibido una atención menor en cuanto a investigacio-
nes académicas. Sin embargo, el reducido corpus bibliográfico disponible aporta información 
valiosa para comprender aspectos fundamentales como los sistemas agrarios, las estructuras 
de parentesco, el acceso a la tierra, las tradiciones musicales y las identidades en esta región y 
sus habitantes. Entre estos trabajos, destaca la tesis de licenciatura de David Llanos (1998), 
que aborda las dinámicas de migración o “diáspora comunal” en la comunidad de Chari. 
Igualmente, la tesis doctoral de María Terrazas (2007), que explora los cambios en las familias 
migrantes de Chari en la ciudad, enfocándose en sus identidades y consumos culturales. Más 
recientemente, Mújica y Quispe Llanos (2022), este último maestro kallawaya, analizaron 
la crianza de alimentos en la comunidad de Chari y su vínculo con las actividades rituales 
y agrícolas. Sin embargo, resulta especialmente relevante el aporte de David Llanos, soció-
logo y miembro de la comunidad de Chari, quien desarrolló una importante investigación 
en compañía de la antropóloga Alisson Spedding (1999), la cual complementa a detalle las 
formas de organización de los trabajos agrícolas, así como de los procesos de migración de los 
comunarios de Chari.

El distrito de Chari comprende tres comunidades o zonas principales (Spedding y Lla-
nos, 1999): Chari, Kaluyo y Chacarapi, que a su vez incluye además varias estancias –siete 
en Kaluyo, seis en Chacarapi y dos en Chari. Dos de las estancias de Kaluyo, Wayllaqhata 
y Qiñwili, serán mencionadas a lo largo de esta obra por ser los lugares de nacimiento y vi-
vencia de nuestra familia chareña. Pues bien, según señaló Saignes (1993), Chari no aparece 
mencionado en los documentos coloniales que se refieren a los ayllus de Charazani, lo que 
sugiere que en algún momento habría formado parte del ayllu Chajaya en la misma región. 
Por lo tanto, su conformación como unidad comunitaria independiente podría situarse, más 
bien, en el siglo XIX.

Por otro lado, Spedding y Llanos (1999) destacan que Chari representa una comuni-
dad originaria en la que la expansión de las haciendas, tanto coloniales como republicanas, 
no tuvo un impacto significativo, preservando así su carácter comunitario y sus estructuras 
tradicionales. Sin embargo, los autores señalan que:

[…] una extensión reducida de tierras [de Chari] pasó a ser propiedad de una hacienda vecina 
(es probable que se trate de una transferencia por deuda). Otras comunidades de la región 
sí fueron incorporadas a haciendas, algunas de las cuales persistían hasta los ochenta. Entre 
ellas se encuentra Muruqarqa, comunidad aymara hablante colindante con Chari (Sppeding 
y Llanos, 199: 41).

Los autores también mencionan que persisten memorias de comunarios de Chari reclutados 
para la Guerra del Chaco, así como de aquellos influenciados por los cambios políticos im-
pulsados por el Movimiento Nacionalista Revolucionario (MNR) y su Reforma Agraria. Re-
ferente al fenómeno de la migración, se debe notar que, hasta la década de 1970, la migración 
desde Chari hacia ciudades como La Paz y Cochabamba, era principalmente estacional. Sin 
embargo, a partir de la década de 1980, comenzaron a producirse migraciones permanentes 
de gran magnitud hacia estas mismas ciudades, lo que llevó al debilitamiento de los sistemas 
comunales que antes estructuraban la vida en Chari.

En la actualidad, según la información proporcionada por los esposos Fortunata Arias 
Layme y Víctor Llanos Flores, así como por Justina Llanos Arias y Rubén Calancha Llanos, 
no quedan más de 15 a 20 habitantes en comunidades como Kaluyo. Una gran parte de las 
familias se trasladó de manera definitiva a ciudades como El Alto y Cochabamba, marcando 
un cambio profundo en la dinámica poblacional de la región.

45



Figura 2: De izquierda a derecha: Martha Calancha Chura (hermana mayor de Rubén, cargando 
a su hijo Juan Huanca Calancha), Sabino Alex Calancha, Rubén Calancha Chura, Ángel Huanca 
(el niño más pequeño) e Hilarión Calancha Llanos, padre de Martha y Rubén. Esta fotografía se 
tomó en la plaza de Churubamba (actual plaza Alonso de Mendoza) de la ciudad de La Paz.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente 1975).





En cuanto a las características territoriales de Chari, rescatamos los datos proporciona-
dos por Spedding y Llanos (1999: 91-92), quienes identificaron cuatro niveles altitudinales 
y de producción en la región. El primero corresponde a la cabecera de valle situada entre los 
2.800 y 3.550 metros sobre el nivel del mar (m s. n. m.), donde se ubican las dos estancias de 
Chari, es decir, Chari y Janalaya. El segundo nivel abarca la zona intermedia entre la cabecera 
de valle y la puna seca, con altitudes entre los 3.800 y 4.000 m s. n. m., donde se encuentran 
las estancias de Kaluyo, Chacarapi y Wanagachi. El tercer nivel corresponde a la puna seca, 
situada entre los 4.000 y 4.200 m s. n. m., que alberga otras estancias de Kaluyo y Chacarapi. 
Finalmente, el cuarto nivel se define como la puna seca-serrana, con altitudes que oscilan 
entre los 4.200 y 4.760 m s. n. m., donde se localizan estancias como Qiñwili y Wayllaqhata, 
pertenecientes a Chacarapi y Kaluyo. 

De este modo, las voces que se recogen en estas páginas y las que siguen, son de 
comunarias que pertenecen a la cuarta zona de puna seca-serrana identificada por Sped-
ding y Llanos (1999). En su mayoría, la familia de nuestras maestras estaba vinculada a la 
comunidad de Kaluyo, mientras que un miembro de estas familias se hallaba asociado a 
Chacarapi. Asimismo, las dos estancias mencionadas, Qiñwili y Wayllaqhata, constituían 
los espacios donde estas familias tenían sus viviendas y desarrollaban su principal actividad 
económica: el pastoreo de camélidos.

—Todos somos de Kaluyo, pero más llevamos el nombre de Chari porque pertenece-
mos al distrito.

Chari es como un distrito similar a los de la ciudad de El Alto. Funcionaba como un 
centro educativo para las comunidades vecinas. Este distrito agrupaba tres comunidades prin-
cipales: Chari, Kaluyo y Chacarapi. Aunque cada una de estas comunidades tenía su propia 

Figura 3: Grupo de mujeres kallawaya cosechando oca en la región del municipio de Charazani.
Fuente: Ilustración de Karen Huayta Huanca (Karen con K) con base en una escena de Charazani, 
Bolivia 1977, un audiovisual de Charles Johannsen (2015).

48



escuela básica. Chari como sede central, concentraba las actividades más importantes, inclu-
yendo los desfiles escolares y celebraciones comunitarias.

—Ahí es donde se hace los desfiles, 16 de Agosto y otros.

Aunque algunos miembros de la familia provienen de Chacarapi, se sienten más iden-
tificadas con Chari, que es el distrito que engloba.

—Kaluyo somos. Algunos familiares son de Chacarapi, pero más llevamos el nombre 
de Chari.

Así pues, Fortunata Arias Layme, Casilda Llanos Arias, Justina Llanos Arias, Rubén Ca-
lancha Chura y Avelina Calancha Llanos, nacieron y crecieron en el ayllu originario Kaluyo, 
distrito Chari, una región enclavada en la provincia Bautista Saavedra. La familia de nuestras 
maestras se encuentra, pues, compuesta de los siguientes miembros: Justina y Rubén son los 
padres, quienes tuvieron siete hijos: Valeria (†), Avelina, Genaro, Rosa, Eusebio, Filomena y 
Jover. La infancia de los padres, así como la de todos los miembros del distrito Chari que años 
después migraron a la ciudad y de los miembros de la familia, estuvo marcada por una vida 
comunitaria arraigada en la crianza de camélidos, la autosuficiencia con el trabajo de la tierra 
y el trabajo colectivo entre las tres comunidades del distrito Chari.

—Allá nosotros vivíamos desde pequeños siempre, más que todo con los textiles.

Como señala Schulte (1999), una gran parte de las comunidades de la región está de-
dicada al pastoreo de camélidos, y junto a otras del sector kallawaya y de Apolobamba, son 
conocidas como pastores y alpaqueros, como lo ha registrado recientemente Hanson (2020). 

Figura 4: Alpacas pastando en Kaluyo, distrito Chari.
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 1990).

49



Estas comunidades, por lo tanto, se dedican a la crianza de los camélidos, principalmente 
alpacas, y a la venta de las fibras obtenidas de estos procesos de crianza. De esta manera, una 
parte importante de la vida de estas comunidades estuvo, y continúa aún vinculada a la crian-
za de camélidos, a su fibra y, por supuesto, al arte textil.

Por ello, desde muy jóvenes, las maestras estuvieron involucradas en las labores textiles, 
una ocupación que compartían con los otros miembros de la comunidad. Por ejemplo, los 
varones se dedicaban principalmente a tejer bayeta en telares tradicionales, una actividad que 
requería paciencia, destreza y un conocimiento de los materiales que ellos mismos producían 
o adquirían en las ferias.

—Hacíamos en telar, y después elaborábamos nuestras vestimentas: la pollera para las seño-
ras, la almilla, y para los varones, pantalones. También teníamos rebozos y chamarras. Para eso ha-
cíamos. Nuestros padres también hacían. Yo también hacía como él. Le ayudaba a mi papá a telar.

Los hombres tejían estas prendas mientras las mujeres, especialmente, confeccionaban 
las llijllas, winchas y chumpis, piezas imprescindibles en la vida diaria. Además, el trabajo de 
la familia en el proceso de obtención de la lana, su transformación en hilo, ovillos, etc., y su 
posterior uso en la confección de ropa, era todo un proceso familiar, así como comunitario. 
De esta manera, en el hogar el hilado era una tarea compartida.

—Mi padre mismo hilaba, y nosotros también hilábamos, porque allá en Kaluyo no 
había, digamos, hilo procesado para comprar. Después, ya en las ferias como Tarocani o 
Huancasaya, sabíamos comprar, pero antes no había eso todavía. Todo lo que teníamos era lo 
que hilábamos nosotros mismos. De ahí nosotros hacíamos la vestimenta.

Hilarión Calancha Llanos (†), abuelo paterno de Avelina, no era solo un hábil tejedor, 
sino también un maestro kallawaya, reconocido como portador de conocimiento sobre medi-
cina tradicional en el distrito y en otras regiones.

Figura 5: Rubén Calancha Chura alimentando a una vicuña en las áreas protegidas de Ulla Ulla (Apolobamba). 
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1996).

50



—Él era más que todo maestro kallawaya, casi todos de la comunidad solían ser.

Por ello, así como los otros hombres de la comunidad, debían combinar el rol de maes-
tros kallawaya con la vida agrícola y textil. De esta manera, Hilarión viajaba por temporadas, 
llevando la labor medicinal a otros lugares y regresando luego para involucrarse en el barbe-
cho, la siembra y la cosecha en Kaluyo.

Criar los territorios, así como los textiles

Entre tanto, además de los textiles, la agricultura ocupaba un lugar central en la vida de la 
familia y todas las familias de Kaluyo, así como las del distrito en general. En las parcelas fa-
miliares la familia cultivaba una variedad de tubérculos y raíces, como papa, oca, papa amarga 
y papalisa. Estos productos eran empleados para el consumo familiar, pues el principal medio 
de obtención monetaria era la venta de fibra o vellón de alpaca. Sin maquinaria moderna, 
las herramientas tradicionales como la chaquitaclla, la laucana y la urpana se utilizaban para 
preparar la tierra.

Además, las mujeres de la familia, a diferencia de los hombres, al mismo tiempo de 
atender el cultivo de la tierra, el pastoreo de los animales y al arte textil, debían pensar en la 
preparación de los alimentos para toda la jornada.

—Teníamos que caminar una hora, hasta dos horas para llegar a los terrenos. Nos íba-
mos temprano en la mañana y regresábamos en la tarde, al atardecer, después de trabajar todo 
el día. Cada mañana, digamos, hay que salir, por eso siempre más que todo las mujeres nos 
levantábamos a las cuatro de la mañana a trabajar.

El trabajo agrícola estaba entrelazado con la dinámica familiar. Todos los miembros de 
la comunidad, mujeres, hombres y niños, colaboraban en los trabajos de la chacra, aunque 
eran las mujeres quienes asumían, además, la responsabilidad de preparar los alimentos.

—Las señoras se levantaban a las tres o cuatro de la mañana para hacer la comida, el 
fiambre que llevábamos. Así, a las cinco o seis, ya estábamos saliendo de casa para llegar a los 
terrenos, por lo menos a las ocho.

Otro aspecto fundamental de lo que fue la vida en Kaluyo eran las prácticas comunita-
rias de minka y ayni, por ejemplo, estos sistemas tradicionales que promovían la solidaridad y 
trabajo compartido entre los miembros de las comunidades.

—La minka es cuando yo tengo que sembrar o hacer agricultura hoy día, y tengo que 
pedir a los vecinos que me ayuden, pero les pago con el producto: chuño, papa o carne […]. 
Hoy me ayudan varios, y otro día yo tengo que ir a ayudar también. Ese es el ayni. 

Aunque la maestra Justina vivió gran parte de su vida en Kaluyo, hace poco más de 
una década se trasladó al urbano concentrado, dejando atrás aquella manera de vida de 
Kaluyo.

—Siempre vivíamos así, yo también he vivido hasta mucho tiempo allá.

—Alpaca no más pasteaba allá. Tenía hartos, no sé cuánto será.

Aunque, según hace memoria su hija, Avelina:

51



—Habrán sido unos setenta u ochenta pares que teníamos, pero era poco, había otras 
familias que tenían más.

Es así que las jornadas en la comunidad comenzaban antes del amanecer, cuando Justi-
na, como muchas mujeres de su entorno, asumía el rol central en la organización del día que 
giraba en torno a la crianza de los camélidos.

—Temprano, a las tres o cuatro de la mañana, cocinábamos meriendas para las wawas, 
para mi esposo, para todos hay que dejar, y hay que llevar también la merienda.

Este esfuerzo era necesario para garantizar que la familia tuviera todo lo que necesitaba 
antes de que ella se dedicara plenamente al pastoreo de las alpacas y durante el pastoreo tam-
bién al torcelado e hilado de las fibras.

A la par, el pastoreo era una actividad intensa, que requería atención constante y largas 
horas bajo el cielo abierto en las 15 estancias del distrito Chari. Con el rebaño, se desplazaban 
por las pampas, llevando a los animales hacia los mejores pastos disponibles.

—Todo el día siempre sé estar, hay que hacerle llevar a los pastos. Hasta las cuatro o 
cinco hacíamos llegar.

Esa era la importancia de mantener las alpacas bien alimentadas y saludables: las cuida-
ban con el mismo esmero con el que criaban a la wawa; era una crianza mutua. Cuando se con-
cluía con las actividades y los animales regresaban al corral, se retomaba la labor en la cocina.

Figura 6: La maestra Avelina Calancha Llanos torcelando con k’anthina 
(“rueca para torcelar”), mientras su hija Kimberly la observa y aprende.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).

52



—Luego aquí cocinaba de nuevo.

Por ende, después de largas horas en el campo, el hogar volvía a demandar su energía y 
dedicación.

Por su parte, Avelina Calancha Llanos, hija de Rubén Calancha Chura y Justina Lla-
nos Arias, creció también en el ambiente comunitario de Kaluyo, compartiendo vivencias y 
responsabilidades con las tres hermanas y tres hermanos, pues son en total siete hermanos, 
aunque se recuerda con tristeza que fueron algún momento 10 hermanos, pero tres de ellos 
fallecieron a temprana edad.

—He estado allá en la comunidad hasta el sexto curso de primaria. En 2007 me he 
venido a la ciudad. Más antes se han venido mis hermanos, el 2006, después de un año me 
he venido. Mi mamá estaba allá en la comunidad solita, entonces yo me he quedado ese año. 
Luego, mi mamá seguía allá, y nosotros nomás estábamos aquí con mis hermanos. Y mi 
mamá se ha venido cuando ya han terminado las alpacas allá en 2012.

La llegada a la ciudad no fue inmediata. Antes de salir hacia la ciudad permaneció en la 
comunidad durante un año más que los hermanos mayores, quienes ya se habían trasladado 
en 2006. Durante ese tiempo, acompañó a la madre, Justina, quien continuaba en Kaluyo, 
cuidando de las alpacas y cultivando la tierra.

La comunidad de Kaluyo era el corazón de la vida tradicional de la familia. Mientras la 
madre seguía cuidando de las alpacas, también se dedicaba a la agricultura, cultivando papa, 

Figura 7: Vista de la estancia Wayllaqhata desde Qiñwili, comunidad Kaluyo.
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 1990).

53





Figura 8: Cargando costales al lomo de llama en la región del municipio de Charazani.
Fuente: Ilustración de Karen Huayta Huanca (Karen con K) con base en una escena
de Charazani, Bolivia 1977, un audiovisual de Charles Johannsen (2015).



oca y otros productos esenciales para el sustento familiar. Durante las vacaciones escolares, 
Avelina y sus hermanos regresaban a la comunidad para ayudar en estas labores.

—Íbamos a ayudarle a hacer chuño antes. Después que ya nos hemos venido todos 
aquí, ya no hemos podido, pues.

El 2012 marcó un cambio definitivo para la familia, cuando las alpacas, que habían sido 
el sustento principal de su madre, fueron finalmente vendidas. Fue entonces cuando Justina 
dejó Kaluyo para unirse al resto de los hijos en la ciudad.

—Mi mamá [Justina] se ha venido cuando ya han terminado las alpacas allá en 2012. 
Ahí han venido y terminado, entonces se han venido aquí. De ahí ya estamos aquí sin alpacas.

La partida de Justina cerró un capítulo importante en la vida de la familia, poniendo fin 
a la conexión directa con la vida en la comunidad.

Hoy, Avelina, sus padres y sus hermanos residen en la ciudad de El Alto, con la ex-
cepción de Jover, el hermano menor, quien actualmente, cumple su servicio militar cerca 
de Santa Rosa (Santa Cruz de la Sierra). Aunque han dejado atrás la rutina rural de Kaluyo, 
los recuerdos y la herencia textil de esa etapa sigue siendo una parte esencial de la identidad. 
Para Avelina, la transición de la comunidad a la ciudad fue más que un cambio de espacio, 
pues representó un proceso de adaptación y de reinterpretación de las raíces familiares en un 
contexto diferente, y para todas ellas la educación fue un factor primordial para este trajín en 
la historia familiar.

Figura 9: Alumnos de la Unidad Educativa Tupac Katari de Kaluyo (distrito Chari). 
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 1998).

56



“Es lejos para ir…”: De la educación y las ferias

Existían grandes desafíos para quienes decidían vivir en Kaluyo, una comunidad ubicada 
aproximadamente a 4.200 metros de altitud. Las distancias y el tiempo eran factores de-
terminantes en la vida cotidiana, especialmente para los niños que buscaban acceder a la 
educación.

—Claro, nosotros teníamos la escuelita básica en algunas comunidades. En Chari te-
níamos y en Kaluyo también.

De esta manera, para aquellos que estudiaban en Chari, el camino era arduo. La 
distancia entre el ayllu Kaluyo y Chari requería al menos dos horas de caminata, lo que 
significaba salir al amanecer para llegar a las clases a tiempo. Incluso dentro de Kaluyo, 
donde había un colegio más cercano, el trayecto implicaba alrededor de una hora de cami-
nata. Sin embargo, los niños solían tardar mucho más, pues entre juego y juego el tiempo 
de retorno se extendía.

—Las wawakuna no iban así, sino tardaban mucho más. Jugando, jugando iban entre 
ellos y hacían pasar el tiempo.

El esfuerzo diario dejaba huella en los estudiantes. Por ejemplo, al regresar por la tarde, 
muchas veces ya entrada la noche, los niños estaban exhaustos. 

—Llegaban en la noche y regresaban cansados y no podían hacer sus tareas.

Figura 10: Desfile cívico de los alumnos de la Unidad Educativa Tupac Katari de Kaluyo (distrito Chari).
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 1998).

57



A pesar de estas adversidades, las familias del distrito valoraban profundamente la 
importancia de la enseñanza, aunque las jornadas escolares se vieran condicionadas por el 
esfuerzo físico y la cantidad de tiempo que implicaba llegar y volver del colegio, la edu-
cación sería el factor principal, como veremos, para trasladarse desde el ayllu originario 
Kaluyo hacia la ciudad.

Así, los niños dedicaban su tiempo libre (especialmente los fines de semana y en vaca-
ciones) a actividades productivas para el sustento familiar, como el pastoreo y el trabajo textil.

—Más que todo los sábados y domingos y en las vacaciones destinaban para el textil. 
En otros momentos están pues en el colegio, más que todo. Ir y venir a la escuela les tomaba 
horas y llegaban a hacer tareas a veces y también ayudar a pastear. Así era la vida allá.

Es así como los pequeños se involucraban no solo en la educación sino también en 
el pastoreo y en el tejido, aprendiendo desde temprana edad las técnicas y habilidades 
que hacen a la labor textil. Así vemos que asistir a la escuela en Kaluyo no solo significa-
ba adquirir conocimientos, sino también enfrentar las inclemencias del clima y las largas 
caminatas.

—Es lejos para ir a la escuela […] Cuando a veces llueve, mojados sabemos ir a la escue-
la. Entonces llegábamos en la tarde todas mojadas, resfriadas, ahí nos resfriábamos.

La educación en las comunidades ha sido siempre una historia de resistencia y persis-
tencia, así lo vivieron también las otras hijas e hijos de Justina y Rubén, pero también todos 
los miembros de la comunidad.

La jornada escolar comenzaba temprano para todas, aunque las madres eran quienes 
llevaban la delantera en la casa.

—Tempranito entrabamos a la escuela. A las nueve era entrada y salíamos a las cuatro 
de la tarde. Todo el día casi en la escuela sabíamos estar. De ahí, hasta subir de nuevo a la 
comunidad, de nosotros sabe pasar la hora jugando con los otros niños. Recién después de 
eso nomás, como decíamos, sabemos estar ayudando con otras cosas. Mi mamá se levantaba 
a las cuatro de la madrugada, nosotros seguíamos durmiendo hasta las seis o siete. Recién nos 
íbamos alistando para ir.

De esta manera, la madre de Avelina cocinaba y organizaba todo antes de que los niños 
partieran a clases. En la escuela, el horario se extendía de las nueve de la mañana hasta las 
cuatro de la tarde, dejando poco tiempo para el descanso, las tareas escolares o las labores del 
textil. El vestuario escolar también tenía un papel importante en la memoria de Avelina, no 
solo por su funcionalidad y el lugar de donde fueron adquiridos. De esta forma, los estudian-
tes usaban uniformes sencillos de colores verde y rojo adquiridos en la Feria de Huancasaya, 
un mercado ubicado en la frontera entre Bolivia y Perú.

—Comprábamos esas chompas de la Feria Huancasaya. De ahí comprábamos todo.

Pese a poder adquirir algunos materiales para el uniforme del colegio en dicha feria, 
este no era suficiente para enfrentar las bajas temperaturas y las lluvias frecuentes. Por ello, las 
bayetas costuradas y las llijllakuna tejidas eran también parte de la vestimenta para asistir a la 
escuela. Es decir, estos textiles creados dentro del entorno familiar los acompañaba también 
en las primeras etapas de la educación en el colegio en Kaluyo.

58



—En el colegio solo usábamos la llijlla, siempre poníamos para el frío y la lluvia, siem-
pre ponemos esto. Ya no utilizábamos ajsu, más antes se ha perdido en nuestra comunidad, 
pollerita nomás utilizábamos. Rojito y verde, de bayeta era. Mi papá me lo costuraba. Com-
praba tela y entonces me lo costuraba y con eso se ir. Los hombres más que todo llevaban 
poncho sobre la chompa. Pero en el colegio nos hacían sacar poncho y llijlla.

El vestuario masculino también mantenía su vínculo con su labor textil. Los niños, para 
la asistencia al colegio, llevaban ponchos sobre sus chompas, aunque durante las clases, los 
profesores a menudo pedían a los estudiantes que se los quitaran, junto con las llijllakuna. A 
pesar de las situaciones diversas que le tocó pasar a Avelina y los hermanos, ella aún guarda 
el recuerdo de uno de sus profesores, Emeterio Capajique. Pese a que él no pertenecía a las 
comunidades vecinas, era también de habla quechua y esto significaba mucho al momento de 
su trabajo como educador. Así, “muchos profesores en Chari son de Omasuyos y no hablan 
quechua; cuando los varones [que usualmente son trilingües] están ausentes, estos profesores 
[de habla aymara] casi no pueden relacionarse con las madres de familia” (Spedding y Llanos, 
1999: 221). Por lo tanto, el recuerdo conservado de este profesor puede explicarse porque 
este sí podía interactuar con mayor facilidad con las madres y con los alumnos en su idioma 
materno, el quechua.

La familia de las maestras evoca la historia de la educación en su natal Kaluyo, un lugar 
donde la escuela Tupac Katari fue fundamental para la vida de todas las familias.

Figura 11: Festival estudiantil en el pueblo de Charazani. En primer plano, 
el niño con sobrero café, Genaro Calancha Llanos, hermano de Avelina. 
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 2004).

59



—La escuelita allá se llama Tupac Katari Kaluyo, en la comunidad de Kaluyo. Esto se 
ha fundado en 1970.

Mientras traen a memoria todas las vivencias anteriores logramos precisar, gracias a las 
fotografías que la familia atesora como su archivo, que la Unidad Educativa Tupac Katari se 
fundó el 30 de septiembre de 1970. Así podemos entender cómo antes de la fundación de esta 
escuela, la educación para los habitantes de Kaluyo era un desafío mucho mayor. Los mayores 
de la comunidad, incluidos los suegros y hermanos de Justina y Rubén, tenían que desplazarse 
a otras localidades cercanas, como Chari y Chacarapi, para asistir a clases, recuerda la familia. 
Sin embargo, para los abuelos y padres, la educación superior fue inalcanzable, ya que en ese 
tiempo no existían escuelas secundarias en la región.

Además, las experiencias sobre las ferias comerciales que solían frecuentar en la región, 
se muestran como una práctica importante para la economía local, especialmente para los al-
paqueros. De esta manera, la feria de Huancasaya (que ya tomó un carácter internacional en-
tre Perú y Bolivia), llegó a ser un punto clave de intercambio para los productos de la región. 
Sin embargo, en esas ferias no era común encontrar tejidos de otras culturas. La principal 
mercancía que se traía de Huancasaya era, además de ciertos tipos de alimentos no perece-
deros como azúcar o sal, las frazadas, las camas o ropa para el colegio. Y los tejidos, aunque 
presentes, no solían ser un intercambio frecuente. 

—Es un poco prohibido manejar otra cultura, del mismo lugar de uno debe usar.

Pero la decisión de trasladarse a otro país, Perú, en una actividad binacional, se debía a que 
estaba más cerca de Charazani, y aunque esta última era la capital del municipio, no tenía una 
feria tan grande. Para llegar a la feria de Huancasaya caminaban solo 30 minutos desde Kaluyo 
hasta Cotapampa, y luego tomaban un auto durante 15 minutos para arribar a esta feria binacio-
nal. Asistían principalmente para vender fibra de alpaca, por ser ellos principalmente alpaqueros, 
y adquirir los insumos que necesitaban para la subsistencia en la comunidad.

—Nos quedaba más cerca ir a Huancasaya que a Charazani. Para ir a la feria de Huan-
casaya había auto. Primero a pie hasta Cotapamapa, a pie, unos treinta minutos. De ahí auto 
hasta Huancasaya, unos quince minutos. A esa feria no llevábamos la producción, más que 
todo trabajábamos la tierra para nosotros, para todo el año. Lo que llevábamos eran fibras y 
comprábamos lo que necesitábamos también de ahí.

Por otro lado, antes de la existencia de la feria de Huancasaya, ellos, así como los otros 
habitantes del distrito y de la región, solían viajar a Tarocani, también en Perú, cruzando el 
río Suches, para vender la fibra de alpaca. En ese entonces, las condiciones de transporte eran 
difíciles, ya que tenían que caminar largas distancias y cruzar la frontera en la madrugada para 
evitar que las guardias peruanas les confiscara la mercancía.

—Más antes no había esta feria de Huancasaya, es reciente. Íbamos más antes a otra 
feria en Tarocani, que era en Perú. Cruzando un río grande, río Suches se llama, que baja por 
Escoma. Así sabíamos cruzar tres o cuatro de la mañana, cargados de nuestras lanas.

—Vivimos con fibra de alpaca. Es nuestro comercio.

La fibra de alpaca era la principal fuente de ingresos, ya que la producción agrícola se 
destinaba únicamente al consumo familiar. La venta de fibra o vellón de alpaca, especialmente 
en la frontera peruano-boliviana, era esencial para obtener recursos.

60



Esta feria cumplía una doble función esencial para las familias de Kaluyo y comunida-
des vecinas: por un lado, les proveía de ropa y artículos necesarios para su vida diaria; por otro, 
era el punto de encuentro donde las familias alpaqueras de la región vendían la lana de sus 
camélidos a comerciantes peruanos. En Huancasaya se lleva a cabo una feria todos los jueves 
desde por lo menos 1994. Para ello, se cruza desde el lado boliviano un puente peatonal bina-
cional sobre el río Suches, entre los hitos 3 y 4, que conecta la provincia puneña de Huancané 
con las provincias Bautista Saavedra y Franz Tamayo de Bolivia (Instituto de Investigaciones 
Agropecuarias y de Recursos Naturales, 2018: 23).

Asimismo, recientemente la región kallawaya posee también otras ferias en las que pue-
den adquirir insumos, aunque la de Huancasaya es la principal para la familia. Podemos citar 
las ferias de la plaza del pueblo de Charazani, que se desarrollan los viernes de cada semana, 
aunque este traslado toma aproximadamente el triple de tiempo que dirigirse a la feria en el 
Perú y en ella solo pueden adquirir productos agrícolas y no ofertar a buen precio las fibras 
de camélidos. También está la Feria Rosas Pata, en la provincia puneña de Huancané del Perú 
(sin embargo, es una feria anual celebrada entre el 21 y 22 de agosto en honor a la Virgen de 
Asunción). Por otra parte, también tenemos la Feria de Qallan Qallan en la región kallawaya, 
esto en en el espacio tripartito compartido por las comunidades de Athun ayllu Caata, Niño 
Corín y Quiabaya. Feria de carácter anual que tiene lugar el 6 de septiembre de cada año en 
honor a la Virgen de Natividad y de Santa Rosa de Lima (Ticona, 2023: 72-81). Finalmente, 
tenemos a la Feria 16 de julio en la ciudad de El Alto, la cual se lleva a cabo regularmente los 
jueves y domingos y en los que principalmente ahora realizan sus compras y ventas la familia 
de nuestras maestras. 

Ay Chari Chari qaillaicamuchcaicu 
Mama llajtaicuman chaijatamuchcaico 

Sonqopas cusilla uyapas asilla 
phuchcawan nicuspa muyuilla muyuspa

[…] Oh Chari Chari ya estamos acercándonos 
a nuestro pueblo mayor, estamos llegando 

Con el corazón contento, el rostro sonriente 
Dando vueltas y revueltas como la rueca 

(Oblitas, 1963: 425, 426).

61





CAPÍTULO CUARTO:
CRIANZA DEL ARTISTA: LA EXPERTICIA TEXTIL

Fortunata Arias Layme1 
Casilda Llanos Arias2 
Justina Llanos Arias3 

Rubén Calancha Chura4 
Avelina Calancha Llanos5 
Pedro Aliaga Mollinedo6

A través de relatos familiares que abarcan varias generaciones, este capítulo urde las voces y 
memorias de las experiencias de nuestras maestras, quienes son portadoras y transmisoras de 
un conocimiento que entrelaza la elaboración de tejidos con el ciclo de vida, las actividades 
económicas y la cosmopraxis de la comunidad. El texto inicia describiendo el aprendizaje del 
arte textil, que comienza en la niñez con tareas básicas como tejer una watu y una wincha, 
para luego avanzar hacia piezas más complejas como llijlla y chumpi. Estas prácticas no solo 
tenían un propósito funcional, sino que también eran fundamentales para la reproducción de 
la enseñanza y la crianza al interior de cada familia, especialmente en el contexto del pastoreo 
de alpacas, actividad estrechamente ligada a la producción textil de nuestras maestras.

Las fibras que antes eran producidas y teñidas en Kaluyo, ahora son adquiridas en 
mercados urbanos, como la Feria 16 de Julio de la ciudad de El Alto o bien a través de em-
presas como la Compañía de Productos de Camélidos Sociedad Anónima (COPROCA S.A.). 
Aunque se tiene a disposición materiales sintéticos y técnicas industriales en etapas como el 
hilado, nuestras maestras continúan priorizando el uso de fibras de alpaca y preservan las 
técnicas y conocimientos para la allwispa (“urdido”) y awasqa (“tejer”). Y esos conocimientos 
y materiales son los que actualmente las maestras implementan en la ARPAK, una asociación 
que reúne a nuestras maestras con otras mujeres del ayllu Kaluyo y que se dedican a la pro-
ducción y venta del arte textil.

Este capítulo resalta, también, la importancia de los encuentros comunitarios, como 
la toma de cargos en Chullpapata, donde las autoridades renuevan su compromiso con la 
comunidad a través de rituales y ofrendas, además de textiles elaborados específicamente 

1	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu de Kaluyo del distrito Chari e hija de Macedonia Layme Chura y el 
maestro kallawaya Santiago Arias Quispe.

2	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de la maestra Fortunata Arias Layme 
y del maestro kallawaya Víctor Llanos Flores.

3	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de la maestra Fortunata Arias Layme 
y del maestro kallawaya Víctor Llanos Flores.

4	 Maestro del textil kallawaya y técnico veterinario, es originario del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hijo del maestro 
kallawaya Hilarión Calancha Llanos. Es esposo de la maestra Justina Llanos Arias y padre de Avelina Calancha Llanos.

5	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de Justina Llanos Arias y Rubén Ca-
lancha Chura. Actualmente es presidenta de la Asociación Regional de Productoras de Artesanía Kallawaya (ARPAK).

6	 Historiador. Candidato a magister en Historia por la Universidad Mayor de San Andrés (UMSA). In-
tegrante del Archivo Comunitario El Alto Aesthetics y de la Orquesta Experimental de Instru-
mentos Nativos (OEIN). Investigador del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF). 
Correo electrónico: peeter-147@hotmail.com

63

mailto:peeter-147@hotmail.com


para estas ocasiones. Asimismo, eventos como matrimonios y celebraciones agrícolas, como 
el Chajra qukuy y el luxchi, expresan cómo estas prácticas reforzaban los vínculos entre las 
comunidades de Chari.

Las maestras del textil kallawaya enfrentan el desafío de transmitir sus conocimientos a las 
nuevas generaciones en un entorno urbano donde las demandas laborales y escolares limitan el 
tiempo dedicado a las prácticas textiles. A pesar de ello, iniciativas como ARPAK han permitido 
que las maestras adapten sus habilidades a la creación de nuevos productos, como ropa, manillas 
y aretes de alpaca, manteniendo activo su vínculo con las enseñanzas textiles de Kaluyo.

Camélidos, fibras y textiles se tejen entre sí

Así, la historia de estas mujeres se despliega en la intersección entre las comunidades rurales 
y urbanas, en un constante proceso de adaptación y transformación de las prácticas textiles. 
El relato de la migración y de la construcción de nuevos lazos urbanos es una narrativa com-
partida que exploraremos en el próximo capítulo. Sin embargo, ahora buscamos comprender 
cómo los textiles no solo son una forma de sustento económico, sino también un mecanismo 
para la crianza de una identidad colectiva que, aunque marcada por la migración, sigue pro-
fundamente anclada en las memorias de la comunidad Kaluyo.

Es importante precisar que Justina y Rubén, así como Casilda, Avelina y Fortunata, 
establecen que la identidad cultural proviene (o se enmarca), en la comunidad kallawaya, 
un grupo reconocido por la riqueza en artes textiles, conocimientos científico-medicinales y 
acciones rituales. Como señala Alderman (2016), existe un debate interno entre las comuni-
dades respecto a si estas o aquellas son kallawayas y desde cuándo pueden ser rastreadas como 
tales. Al respecto, Fischer (2023) señala que lo kallawaya es una identidad de varios compo-
nentes que se ha ido modificando y adaptando conforme a los contextos y necesidades políti-
cas y económicas. Por lo tanto, estos elementos que hacen a la identidad kallawaya emergen o 
vuelven a reposar durante diversas fases de su historia.

De esta manera, para muchos habitantes de otras comunidades de la región solo algunas 
podrían ser consideradas como kallawayas, por ejemplo, Chari, Chajaya, Khanlaya, Inca y 
Huata Huata. Así, para Justina y Rubén, la diferencia entre los kallawayas de la comunidad y 
aquellos de otros municipios de la región se refleja solo en las prácticas cotidianas, sino tam-
bién en la vestimenta y el arte textil. En el relato, aclara que Charazani, aunque forma parte de 
la provincia de Bautista Saavedra, no es un municipio enteramente kallawaya, sino que solo 
algunas comunidades dentro de él conservan esta identidad.

—A pesar de que ahora están intentando promover el reconocimiento de la provincia 
como kallawaya, históricamente solo unas seis comunidades, de las más de sesenta en el mu-
nicipio, son auténticamente kallawayas.

Existe, por la tanto, una distinción visual entre los textiles de cada comunidad y región. 
Así como distinciones dentro de las comunidades kallawayas según la especialidad de trabajo, 
pues “aún se habla, por ejemplo, de Amarete como alfareros, Chajaya y Khanlaya como orfe-
bres, Niño Corín especializados en música kantu y tejidos, y Quiabaya como constructores, 
además de comunidades especializadas en la curación” (Alderman, 2016: 104). La distinción 
cultural también es evidente en las vestimentas tradicionales. Justina menciona que las comu-
nidades kallawayas de la región utilizan vestimentas de colores más naturales, mientras que los 
del valle tienden a preferir colores más vibrantes y multicolores, como es el caso de ellos. Esta 
diferencia no solo se ve en los colores, sino también en las técnicas de tejido.

64



—Si alguien se ha comprado y utiliza, decimos esto no es de él, se ha comprado.

—Por ejemplo, hablando de kallawaya, no somos a nivel provincia kallawaya. Amarete 
ya no es kallawaya, más que todo en el municipio de Charazani estamos Chari, Chajaya, Inca 
y Huata Huata y otros, ya serían como seis comunidades netamente kallawayas del munici-
pio. La provincia Bautista Saavedra tiene dos municipios, el primer municipio es Charazani 
y otro es Curva. Curva es aparte, casi el 80% de las comunidades deben ser kallawayas. Pero 
mientras Charazani no, solamente como unas seis comunidades de más de sesenta comunida-
des. Pero ahora están manejando todo a nivel provincia como kallawaya, inclusive ya quieren 
nombrar provincia Kallawaya. Pero no es así.

En este contexto, el pallay o la lista que se usa en la vestimenta, también tiene variacio-
nes significativas entre las distintas comunidades. De esa manera, Casilda menciona que, por 
ejemplo, los de Curva hacen un poco más grande, más ancho sus pallay. Entonces, la diferen-
cia en los tamaños y figuras de los pallay es clave para identificar la procedencia de cada tejido.

—Y además, [en] otros lugares como Apacheta, Llachuani, este pallay no lo hacen ellos, 
sino que son diferentes, otro pallay tienen ellos. En otros lados, estas listas son muy diferen-
tes para otras comunidades. Cada una tiene uno diferente. En ahí nos identificamos. Hasta 
punchu mismo, estas listas diferentes para Chari y para Curva, Chullina. Ya conocemos que 
no es. Por ejemplo, la Avelina puede hacer este pallay grande, pero estas figuras son diferentes 
también. Las figuras más que todos son diferentes para todos. Porque no es prohibido hacer 
un pallay pequeño o grande.

—Los de Curva utilizan más rojo entero, una rayita de azul o verde. En cambio de no-
sotros en todo lo que es Chari es multicolor.

Figura 1: Tres mujeres kallawayas usan sajraña para peinarse el cabello cerca al río, en la región del municipio de Charazani.
Fuente: Ilustración de Karen Huayta Huanca (Karen con K) con base en una escena de Charazani, Bolivia 1977, un 
audiovisual de Charles Johannsen (2015).

65



Figura 2: De izquierda a derecha: Casilda Llanos Arias, Kimberly Calancha, Avelina Calancha Llanos, 
Justina Llanos Arias y Rubén Calancha Chura, reunidos en el patio de su casa en la ciudad de El Alto. 
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).





Además, en la comunidad, los pallay más comunes en los tejidos, según menciona 
Avelina, son del sol y el cóndor, figuras que ella mismo teje actualmente para ARPAK. Con-
trariamente, en Curva, las aves no son parte de los patrones tradicionales, lo que enfatiza la 
distinción entre estas comunidades, no solo en las técnicas de tejido, sino también en los 
pallay que se eligen para las creaciones.

La labor textil en la comunidad de Kaluyo estaba íntimamente vinculada con el pasto-
reo de las alpacas, con la fibra y con los textiles que se vinculaban con la crianza de la familia 
y de los animales.

—Pasteando hay que tejer.

Mientras las alpacas pastaban o tomaban agua, ella y los demás miembros de la familia 
y la comunidad tejían. Utilizaban la phuchhkha y k’anthina, herramientas usadas para hilar y 
torcelar la lana trasquilada, creando ovillos que luego serían utilizados en el telar.

—Lo que ya había trasquilado lo hilaba para hacer ovillo.

Tejer era una actividad constante, incluso cuando se caminaba una hora o más para lle-
var a las alpacas a los mejores pastos. Durante este tiempo, las mujeres tejían mientras cuida-
ban a los animales. Así, el proceso de pastoreo y trabajo textil no era solo una labor individual 
y para las personas adultas, sino también colectiva y que involucraba a los más pequeños.

—Cuando las wawas ya eran grandecitos, ellos iban a pastear y los demás se quedaban 
en la casa a tejer.

Las responsabilidades se distribuían entre los miembros de la familia según las edades y 
capacidades. Las labores no solo se centraban en el hilado y el tejido, sino también en la crea-
ción de otros productos textiles útiles para la vida diaria. Las mujeres tejían costales y talegas 
para el cargado de productos y abono en los animales de carga, mientras que los varones se 
encargaban de elaborar las waskhakuna y warak’akuna de fibra de alpaca o llama.

Por otra parte, la identificación de las alpacas era una parte crucial de la vida en la co-
munidad. Debido a que muchas familias tenían alpacas y se juntaban durante el pastoreo, era 
necesario encontrar formas de distinguir los animales de cada familia.

—[Les] Poníamos como aretes, [los] que llamamos p’uquñakuna.

Los p’uquñakuna son un tipo de borlas o aretes que se usaban para marcar a las alpacas 
con un color específico que corresponde a cada familia. Además, estas p’uquñakuna son usadas 
también en los textiles a manera de ornamentos en ch’uspakuna y kapachukuna. Asimismo, se 
realizaban otras marcas físicas llamadas puchu, que es dejar un mechón largo sin cortar en la 
lana de las alpacas, como en el cuello, para identificar a los animales según el género o familia.

—Como somos una comunidad grande, todos tienen sus alpacas y a veces se juntan 
mientras estamos pasteando. De cada familia grupito por grupito iban, pero siempre se mez-
claban y para eso servían la p’uquña. Pero, para identificar las alpacas no solo usábamos las 
p’uquñakuna también los puchukuna.

Por su parte, Casilda empleaba p’uquñakuna de color rojo en las orejas de las alpacas 
–pues este color representaría a la familia que formó con el maestro kallawaya Juan Pascual 

68



Chura–, mientras que la familia de su hermana Justina y su esposo Rubén, utilizaba una com-
binación de rojo, amarillo y verde. Por lo tanto, podemos indicar que estas marcas no solo di-
ferenciaban las alpacas entre familias, sino que también reflejaban un sistema de organización 
visual en la comunidad.

La diferenciación entre los animales también se extendía según el género y función. 
Para los machos, se colocaba un trozo de lana llamado puchu en la parte delantera, mientras 
que para las hembras se utilizaba una marca en las patas traseras conocida como chilla. Adicio-
nalmente, otra señal llamada unkuna se amarraba al cuello de algunos animales. Este sistema 
de identificación era esencial para la gestión de las alpacas, especialmente en contextos de 
intercambio comunitario o faenas colectivas.

El proceso de trasquilado de las alpacas también era una tarea manual y laboriosa que 
involucraba a varios miembros de la familia.

—Para trasquilar usábamos cuchillo, tijera. Se le amarra las patas y otro le sujeta el 
cuello. 

La lana obtenida de este proceso era hilada, torcelada transformada en madejas, lavada 
y luego llevada a teñir para obtener los colores deseados.

Otra memoria vinculada a la labor textil y a los camélidos que poseían la familia, tiene 
que ver con una feria de camélidos en la que participaron Justina y Rubén en la ciudad de La 
Paz. Así, ambos recuerdan con orgullo la participación en ferias de camélidos en la década 
de 1990. Una de las experiencias más memorables fue en Mallasa, La Paz, donde la llama, 

Figura 3: Avelina Calancha Llanos y su padre, Rubén Calancha Chura (ambos 
fuera de plano), explican las diferencias entre los pallay de una comunidad a otra.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).

69



que tenía por nombre Ch’aska, de aproximadamente tres años, ganó un reconocimiento en 
el festival organizado por el proyecto del Instituto Nacional de Fomento Lanero (INFOL).

—Con mi alpaca hemos traído aquí a Mallasa, a una feria de camélidos, cerca de 1995 
o 1996.

El proceso para llegar a estas ferias nacionales era riguroso y comenzaba en Cotapampa, 
una localidad cercana al distrito de Chari. Según Justina, las comunidades realizaban una feria 
preliminar donde se seleccionaban los mejores ejemplares de alpacas y llamas.

—Seguramente yo también he llevado mis alpacas a Cotapampa, pero no se ha clasifi-
cado, solo mi llama.

Esta práctica se organizaba de manera colectiva y jerárquica y garantizaba que los ejem-
plares presentados en la ciudad de La Paz fueran representativos de la calidad y diversidad 
genética de la región. La selección en Cotapampa y la posterior participación en Mallasa 
implicaban viajes y encuentros que unían a las familias y comunidades en torno a un objetivo 
común. Para Justina y Rubén, llevar a Ch’aska al festival fue un momento especial, reflejo de 
años de esfuerzo en el cuidado y crianza del camélido.

La crianza de alpacas y llamas, actividades fundamentales en la economía y cultura de 
las comunidades del distrito Chari, requería de un profundo entendimiento de la alimenta-
ción, salud y características físicas de los animales. Conocimiento que era manejado por las 
comunidades en esta región de manera histórica y que trató de ser apoyado desde el Estado 
boliviano en las décadas de 1970 y 1980 a través del Ministerio de Asuntos Campesinos y 
Agropecuarios y del Ministerio de Industria, Comercio y Turismo. En noviembre de 1977 
estos entes estatales crearon el ya mencionado INFOL, que se encargó de continuar las 
labores del Comité Boliviano de Fomento Lanero (COMBOFLA), la cual dejó de operar 
en enero de 1978.

INFOL se encargó de realizar, a nuestro entender, tres importantes acciones vinculadas 
al sector. Primero, quedaba como “encargado de la producción, procesamiento y comercia-
lización de los pelos finos de camélidos y lanas” (Decreto Supremo N.º 15138), además del 
cuero y la carne, por medio de planes y programas con vías a su industrialización y comercia-
lización. Segundo, se encargó de generar una Boletín Informativo, que se encargaba de publi-
car los avances de proyectos de fomento y formación técnica que promovía el INFOL en las 
comunidades. Tercero, generó una biblioteca especializada sobre “camélidos sudamericanos”, 
y cuya lista de ingresos a la institución se publicaba en el Boletín Informativo (ver, por ejemplo, 
Instituto Nacional de Fomento Lanero, 1979: 27-30).

Sin embargo, INFOL tuvo un grave problema de iliquidez financiera en 1989 debido a 
que la fuente principal de financiamiento, el Banco Mundial, retiró todo tipo de cooperación 
al país al final de ese año. De esta manera, este instituto procedió a su disolución, despidiendo 
a empleados y obreros, además de transferir todos sus activos fijos “en favor de las Corpora-
ciones Regionales de Desarrollo y del Ministerio de Asuntos Campesinos y Agropecuarios” 
(Decreto Supremo N.º 22222).

Sin embargo, las transformaciones en la salud animal en las comunidades como Kaluyo 
y Chacarapi, han sido profundamente marcadas por la introducción de los mismos proyectos 
de desarrollo, particularmente desde la llegada del proyecto INFOL a esta región. Según las 
memorias compartidas, este proyecto trajo consigo vacunas, vitaminas y tratamientos contra 

70



parásitos y piojos, etc., lo que inicialmente se percibió como un avance positivo. Empero, con 
el tiempo, también se observaron efectos adversos.

—Antes no había tantas enfermedades parasitarias e infecciosas por Kaluyo. Más que 
todo era la sarna, pero sabíamos tratar con plantas. Cuando ha llegado el proyecto INFOL 
[…], de ahí de peor en peor ha aumentado las enfermedades. Ahora está peor, me han conta-
do allá por Chacarapi están con harta enfermedad los animales.

En épocas anteriores, las comunidades confiaban en remedios tradicionales basados en 
plantas locales para tratar enfermedades, guiados por los maestros kallawayas de la comuni-
dad. Estas prácticas parecían mantener un cierto equilibrio en la salud del ganado. Con la in-
troducción de medicamentos modernos, sin embargo, los parásitos comenzaron a desarrollar 
resistencia a los productos químicos utilizados.

—Antes, aquellos años, cuando yo era veterinario e iba a curar, poner inyecciones para 
la sarna y el piojo, ayudaba. Pero ya esos parásitos ya se acostumbran a esos productos. Y tienes 
que cambiar a otro producto.

Figura 4: De izquierda a derecha: 
Eulogia Calancha Chura, Hermi-
nia Quispe Calancha y Petrona 
Chura Quispe en Kaluyo.
Fuente: Fotografía de Rubén 
Calancha Chura (aproximada-
mente en 1980).

71



El caso de la fasciola en Chacarapi ejemplifica la gravedad de esta situación. Este pa-
rásito, posiblemente relacionado con el consumo de agua contaminada, y convivencia con 
otros animales portadores, afecta a las alpacas de manera devastadora. Acorde a Beltrán et al. 
(2014), la fasciola ha empezado a cobrar terreno en la región del norte del departamento de 
La Paz, por lo menos desde la segunda década de este siglo. Así lo demuestran los casos detec-
tados en la comunidad de Caalaya perteneciente a la región de puna húmeda del municipio 
de Curva, colindante con el municipio de Charazani y geográficamente próxima al distrito 
de Chari. Según este estudio, la presencia de esta enfermedad entre las alpacas de Caalaya se 
debe principalmente a la convivencia con ganado ovino, como “hospederos intermediarios” y 
debido al ecosistema de puna húmeda también genera el ambiente propicio para otro de los 
hospederos intermediarios: los caracoles.

—Todo al lado de Chacarapi están matando a las alpacas. Porque cuando carneas, aden-
tro del cuero está todo lleno de ese gusano. Muy grave.

Rubén también advierte sobre el potencial de expansión de esta enfermedad hacia co-
munidades vecinas como Kaluyo, en la actualidad. El impacto de este parásito no se limita a 
la salud del animal, sino que también compromete la calidad de la fibra y la carne, afectando 
tanto el sustento económico como las prácticas que rodean a la crianza de alpacas.

Los problemas actuales contrastan con enfermedades tradicionales que las comunidades 
manejaban con mayor eficacia en el pasado. Por ejemplo, en Kaluyo existía una enfermedad 
conocida como ichulako, prevalente durante la temporada de lluvias. Esta enfermedad, pro-
vocada por gusanos que se desarrollaban en los charcos de agua, atacaba los pulmones y la 
garganta de las alpacas, causando su muerte. A pesar de su letalidad, las comunidades estaban 
familiarizadas con el manejo y prevención.

Figura 5: Ch’aska, llama de Justina y Rubén, presente en el Festival de Camélidos en Mallasa (La Paz). 
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1996).

72



La llegada de proyectos como INFOL ha transformado significativamente las diná-
micas de la crianza de alpacas en estas comunidades. Si bien han introducido herramientas 
modernas y potencialmente beneficiosas, también han generaron nuevas vulnerabilidades en 
la salud animal y desafíos adicionales para las familias que dependen de estas crianzas. Estos 
cambios ejemplifican las tensiones entre los saberes de las comunidades y las intervenciones 
externas, lo cual lleva a insistir en la importancia de un enfoque más orgánico y respetuoso de 
las dinámicas culturales y ecológicas locales.

Al respecto del cambio en la obtención de la materia prima, Casilda y Avelina nos re-
cuerda sobre las fibras de alpaca y los materiales que solían utilizar en la comunidad, pues ellos 
se identifican, además de pertenecientes a la cultura kallawaya, también como alpaqueros. 
Como vimos, en Kaluyo el material predilecto para realizar todas las vestimentas era princi-
palmente la fibra de alpaca, aunque también algunas de bayeta, fibra de llama y oveja. Aún 
con todas las dificultades que significaban las enfermedades que afectaban a las alpacas y que 
disminuían o anulaban el uso y venta de esas fibras. De esta manera, arribando ya a la ciudad, 
tuvieron que adaptarse a la obtención de fibra para elaborar los tejidos.

—De allá he traído lana. Mi mamá todavía tiene guardado, con cuero mismo.

Además, Casilda comparte memorias de las prácticas tradicionales que marcaron la 
crianza de alpacas en Chari, un lugar, como vimos, donde las comunidades convivían con las 
dificultades y los retos impuestos por el entorno. Las enfermedades como la sarna y las sequías 
severas, especialmente durante la época de Todos Santos, eran las principales amenazas para 
los animales, que a menudo morían de hambre.

—Antes, como vivíamos entre hartos, harto moría la alpaca. No había vacuna, pues.

Figura 6: Petrona Chura junto a sus nietas y sobrinas en la estancia Wayllaqhata (comunidad de Kaluyo).
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1990).

73



Sin embargo, las familias desarrollaron métodos para proteger y cuidar a los camélidos.
Esta es una de las razones porque Rubén y otros miembros de la comunidad hayan estudiado 
el nivel técnico en veterinaria.

En el pasado, Casilda, Justina y sus familias contaban con unas 50 alpacas, sin embargo, 
tener seis pares de crías ya era considerado un logro significativo. En tiempos de lluvia, todas 
las alpacas eran resguardadas para evitar que la lana se moje.

—Le decíamos “¡wasi, wasi!”, y se entraban. 

Un aspecto particularmente conmovedor de los recuerdos es el cuidado brindado a las 
crías recién nacidas. Envolvían a las crías de las alpacas con una inkuña para protegerlas de la 
lluvia y el frío cuando apenas habían nacido.

—Cuando nace, ese rato sabemos envolver con inkuñakuna, envueltos como gente. 
Adentro les fajábamos y envolvíamos con las inkuñakuna para que no pase la lluvia.

Este proceso era crucial durante las primeras semanas de vida, cuando las crías eran 
especialmente vulnerables. Además, utilizaban pañales especiales y, en casos de lluvia intensa, 
las cubrían con nylon para evitar que se mojaran. Sin embargo, este cuidado extremo no podía 
prolongarse demasiado, ya que el exceso de humedad podía atraer parásitos como piojos.

Como abordaremos en el siguiente apartado, en la actualidad la Feria 16 de Julio de la 
ciudad de El Alto les ofrece una variedad de hilos de fibra natural auque también de fibra sin-
tética. No obstante para las labores actuales de tejido, las maestras priorizan el uso de la fibra 
de alpaca, no obstante con un cambio no menor: Si en la comunidad se teñían algunas fibras 
de alpaca, la compra de este material en la ciudad ya implica un teñido industrial.

Figura 7: Trasquilado de lana de camélido realizado por los comunarios de la región del municipio de Charazani.
Fuente: Ilustración de Karen Huayta Huanca (Karen con K) con base en una escena de Charazani, Bolivia 1977, 
un audiovisual de Charles Johannsen (2015).

74



Además, la familia también compraba fibra de alpaca hilada a través de COPROCA 
S.A., una organización que procesaba y vendía la fibra de alpaca ya lista para el uso, lo que 
facilitaba el trabajo textil. La misma fue una iniciativa de la Asociación Integral de Ganaderos 
en Camélidos de los Andes Altos (AIGACAA), que la fundó el 18 de abril de 1991 –y que 
puede entenderse como una salida u opción al cierre del Instituto de Fomento Lanero en 
1989. El 18 de noviembre de 1994, COPROCA S.A. inauguró su planta productora de texti-
les en la ciudad de El Alto, la cual incluía una planta industrial verticalmente integrada desde 
la clasificación, lavado, cardado y peinado de la fibra. En 1999 adquirió maquinaria para el 
proceso de hilado industrial y en 2005 empezó con la manufactura de prendas a base de lana 
de alpaca. Sin embargo, en los últimos años, la empresa atravesó una fuerte crisis que llevó a 
que se adeuden no solo a las y los trabajadores de la empresa sino también a los productores 
de lana de alpaca que tenían acuerdos con COPROCA S.A. (Apaza, 2015: 14-22). En la ac-
tualidad, la empresa sigue produciendo algunos implementos, pero solo como manera para ir 
saldando sus deudas con trabajadores y productores. 

—Comprábamos de alpaca hilado ya de COPROCA, que es ya procesado.

Además, las maestras explican que, a pesar de haber salido de la comunidad de Kaluyo 
y de tener la Feria 16 de Julio de El Alto, continúan, en ciertos momentos, comprando fibras 
de alpaca de la región.

Figura 8: Rosa Calancha 
Llanos, vistiendo pollerita, 
chompa, gorro de lana sin-
tética y llijlla de fibra de al-
paca (estancia Wayllaqhata, 
comunidad de Kaluyo). 
Fuente: Fotografía de Ru-
bén Calancha Chura (apro-
ximadamente en 1990).

75



—Hasta hace unos años continuábamos trayendo las fibras de Kaluyo porque allá tenemos 
familiares, entonces ellos traían a veces. Pero ya no mucho, más que todo de la feria ya compramos 
ya teñido e hilado. Pero todos los productos que estamos haciendo ahora son de fibra de alpaca.

Aunque la forma de obtener la fibra ha cambiado la calidad y la autenticidad de los pro-
ductos textiles que elaboran, como las chompas, aretes, manillas y otros artículos, mantienen 
el uso de fibra de alpaca como material central.

Se mantienen, además, algunas de las técnicas de teñido y que aún practican en la 
ciudad de El Alto, sustentando métodos tradicionales que eran usados en la comunidad y 
que además vinculan esta labor textil con los maestros kallawayas y el conocimiento sobre las 
plantas y sus propiedades.

—Aquí nosotros aún seguimos tiñendo. Utilizamos tula, coca, cochinilla.

—De la tula, por ejemplo, es un verde un poquito más claro, de la coca es otro verde 
más oscuro y de la cochinilla sale más de veinticinco colores de rojo.

El proceso de teñido requiere precisión y ciertos aditivos para asegurar la calidad del 
producto final.

—Usamos con mi familia a veces limón, si no ponemos limón se puede desteñir, no 
puede agarrar bien. También ponemos la qullpa, eso ponemos para que no se destiña.

—Todo lo que teñimos con plantas no se destiñen.

Sin embargo, no todas las tonalidades tradicionales han sido fáciles de trabajar.

—Para azul, por ejemplo, es un poco difícil. Allá antes en Chari no se usaba mucho, es 
más reciente.

Aunque existían plantas con potencial para teñir de azul, no se exploraba esta posibili-
dad. En cambio, el azul en los tejidos modernos frecuentemente se logra ya con anilinas, pero 
que podría impactar negativamente en la calidad.

—Hasta eso, por ejemplo, tejemos chompa u otras cosas y tejidos con azul ahora, pero 
por ahí en las tiendas de la Sagárnaga [en la ciudad de La Paz] y otros lugares, cuando quere-
mos dejarles, nos dicen que el azul mata la calidad. Yo creo que es porque antes seguramente 
no usaban con eso.

No obstante, hay colores bastantes preciados por esas tiendas, pero también por ellos.

—Hay otros colores, por ejemplo, el color vicuña usando la planta del nogal, que es una 
planta que hay por Charazani […] amarillo también sacamos de las flores, como la zonela.

Por otra parte, se lamenta que estas prácticas no sean viables en el entorno urbano don-
de ahora residen. Esta limitación ha llevado a la comunidad a depender de otros métodos y 
materiales disponibles en El Alto.

—Aquí ya no usamos eso, porque ya no hay plantas aquí ni flores. Tendríamos que ir 
allá a cosechar.

76



—Más que todo usamos el teñido con cochinilla y la tula y la coca.

Mientras exploramos el segundo piso del taller, Avelina nos ofrece un vistazo a las prác-
ticas tradicionales que aún perduran en los objetos tejidos que conserva. Señala una cuerda 
gruesa de fibra de alpaca, conocida como waskha, mientras explica:

—Esto es f﻿ibra de alpaca, es la waskha de Kaluyo. Para cargar a los animales, harto había 
en allá, pero como no hay animales aquí, estamos sujetando aquí las vigas de la casa. Hace años 
está amarrado ahí. En otros lugares de la casa tenemos todavía varias de estas waskhakuna.

El valor de estas waskhakuna va más allá de su funcionalidad práctica; a los extremos de 
este textil se emplazan una combinación de colores, que al igual que las p’uquñakuna para las 
alpacas, son un elemento para la identificación familiar.

—Esos colores son para reconocer. Digamos ese color es para mi familia: rojo, amarillo 
y verde. Para otra familia es otro color, puede ser rosado o azul.

La utilidad de las waskhakuna se manifestaba especialmente en actividades comunales. 
De esta manera, estas waskhakuna eran fundamentales para manejar los animales, cargar pro-
ductos y colaborar en las faenas comunitarias.

—Por ejemplo, si ahorita quieres cargar abono, [necesitas] unas cuarenta alpacas, y 
solo tienes veinte waskhakuna, [entonces] tendrás que prestarte de tus vecinos, el ayni, y para 
devolver tendrás que reconocer lo tuyo por los colores.

Figura 9: Una familia de la región kallawaya comparte el trabajo comunitario del hilado y el tejido.
Fuente: Ilustración de Karen Huayta Huanca (Karen con K) con base en una escena de Charazani, 
Bolivia 1977, un audiovisual de Charles Johannsen (2015).

77



Además del uso en el transporte, estos colores distintivos también se aplicaban en otros 
contextos, como ya señalamos.

—Y el mismo usábamos para las p’uquñakuna en las orejas de las alpacas. En todo po-
níamos: alpacas, costales, waskhakuna, warakakuna.

Esta manera de marcar que un textil o ciertos animales formaban parte de una fa-
milia determinada, recurriendo al uso de fibras de colores precisos, es altamente valioso 
porque, así como los animales, los textiles son considerados también como seres vivos 
(Cereceda, 2010a). Sin embargo, esto parece haberse dejado atrás una vez que salieron de 
Kaluyo, pues Avelina y Rubén en la actualidad y en la ciudad ya no recurren a este sistema 
de registro.

Figura 10: Filomena Calancha Llanos (comunidad Kaluyo, distrito Chari).
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 2005).

78



Archivo textil: De wawakuna a huaynakuna y sipakuna

Fortunata, Justina, Casilda y Avelina nacieron en el ayllu originario de Kaluyo. Fortunata 
Arias Layme es originaria del ayllu de Kaluyo del distrito Chari, maestra del textil kallawaya, 
e hija de Macedonia Layme Chura y del maestro kallawaya Santiago Arias Quispe. Ella quedó 
huérfana de madre tempranamente y fue la abuela materna, Juana Chura Llanos, quien se 
encargó de trasmitirle la enseñanza del arte textil. Aunque ella vivió la mayor parte de la vida 
en la comunidad, actualmente vive en la ciudad de El Alto, sector Lagunas (sobre la carretera 
camino a Copacabana).

Casilda Llanos Arias y Justina Llanos Arias son hermanas y son, igualmente, originarias 
del ayllu Kaluyo del distrito Chari, maestras del textil kallawaya, e hijas mayores de Fortunata 

Figura 11: Eimy Kimberly Calancha, hija de Avelina, en medio de sus labores textiles en el taller familiar de El Alto.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).

79





Figura 12: Maestra del textil kallawaya realizando el ritual a Capa ch’iqha.
Fuente: Ilustración de Karen Huayta Huanca (Karen con K) con base 
en una escena de Charazani, Bolivia 1977, un audiovisual de Charles 
Johannsen (2015).



Arias Layme y del maestro kallawaya Víctor Llanos Flores. Actualmente, Casilda vive en la 
ciudad de El Alto en el sector Horizontes y Justina también en la ciudad de El Alto, aunque 
en la zona Julián Apaza II. Por otra parte, Avelina Calancha Llanos, originaria del ayllu Kalu-
yo del distrito Chari, es también maestra del textil kallawaya, hija de Justina Llanos Arias y 
del maestro Rubén Calancha Chura. Estos últimos años, como ya se dijo, ha sido la presiden-
ta de ARPAK. Vive junto a su padre, madre y hermanos en la ciudad de El Alto en la zona 
Julián Apaza II. Todas ellas aún mantienen su experticia como maestras del textil kallawaya 
claramente en un ambiente diferente: el urbano concentrado. Empero, el conocimiento y la 
cosmopraxis transmitida de generación en generación en su ayllu Kaluyo, así como en toda la 
región kallawaya, es perpetuada por medio de su práctica activa y por las enseñanzas del textil 
que ahora todas ellas transmiten a sus hijas e hijos.

En este contexto, las maestras aún recuerdan y practican un ritual primordial al mo-
mento de tejer, pues para iniciar el urdido del telar se preparará un pedido o ritual a Capa 
ch’iqha, a quien se solicita para que el tejido avance, que las lanas no se acaben, que salga 
rápido. “Capa” significaría “mujer trabajadora” y “ch’iqha” “lana torcelada al revés”, aunque 
en quechua este tipo de torcelado es denominado lluq’i.

—Mi abuelita sabe hablar sobre eso. Dice que una mujer, a una señora con wawa, le 
ha contratado para tejer algunas personas. Y esta señora con su wawa no más sabe estar en el 
tejido. Entonces, el marido de la mujer que le ha contratado a la señora con wawa le había 
dicho “qué mujer tan floja te has contratado, no está tejiendo nada”. Tiempo después, cuando 
la señora con su wawa ha salido de donde estaba el tejido, se habían fijado y el tejido ya ter-
minado estaba. Entonces, Capa ch’iqha saben decir.

Figura 13: Justina Llanos Arias, hija de Avelina Calancha Llanos y nieta de Kimberly Calancha, 
trabajando en sus telares en un espacio de su casa en la ciudad de El Alto.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).

82



—Es un abstracto, ¿no ve?, donde no podemos ver a esa Capa ch’iqha. Es un illa tam-
bién. A eso se le pide pues para que el telar se avance, que le ayude en todas las figuras que se 
haga bien.

Así, desde temprana edad, comenzaron a tejer, aprendiendo de las madres, de las 
abuelas.

—Hemos empezado a tejer a los seis y siete años.

Las madres eran las que se encargaban de enseñar a hacer los watukuna y otros artículos 
textiles como los chumpis y las winchas. Tejer era una habilidad esencial que se aprendía de 
generación en generación. Avelina, cuando tenía 10 o 12 años en Kaluyo, tejió la primera 
llijlla. Tejer era una actividad diaria en la comunidad y algo que se hacía desde que eran muy 
pequeños, como lo es ahora para su hija Kimberly, quien también aprendió a tejer desde niña, 
con la diferencia de que en la ciudad no hay tanto tiempo para dedicarse a ello debido a las 
tareas escolares y otras actividades.

En Kaluyo, el tejido estaba vinculado a las actividades cotidianas desde que eran ni-
ñas y niños, especialmente al pastoreo de las alpacas, como vimos. Tejían winchakuna e 
inkhuñakuna, pequeños textiles para cargar alimentos, así como wayaqakuna, pequeñas bolsas 
hechas de fibra de alpaca y que servían para llevar tostado. Estos artículos eran esenciales para 
llevar fiambre (como papa, chuño y maíz tostado en el caso de las inkhuñakuna), mientras se 
pastoreaban las alpacas o se viajaba. Todo esto se hacía con materiales como la lana de alpaca, 
que era hilada y tejida para el uso personal, sin la intención de vender.

Figura 14: De izquierda a derecha: Victor Llanos Flores, padrino, cargando a la wawa Eusebio Hilarión Calancha Llanos, 
Fortunata Arias Layme y Justina Llanos Arias. Una escena del bautizo de Eusebio en la comunidad de Kaluyo. 
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 2003).

83



El tejido es un conocimiento que se comienza a adquirir desde muy temprana edad, 
como todas lo hacen en la comunidad y como fue para Fortunata, Justina, Casilda y Aveli-
na. Este aprendizaje, profundamente arraigado en las dinámicas familiares y comunitarias, 
inicia cuando las niñas son aún pequeñas, tejiendo los elementos más simples de los textiles 
tradicionales.

—Cuando una es más wawa comienza tejiendo los watukuna del chumpi o de la wincha, 
como a los cinco años, para aprender lo básico.

A medida que crecen, las niñas avanzan hacia tejidos más elaborados, como la istalla 
para guardar coca, la wayaqa para el tostado y la inkhuña para el fiambre. Estos textiles, 
simples y funcionales, sirven como las primeras prácticas antes de aprender a incorporar 
las bandas de motivos o diseños, conocidas como pallay, que requieren mayor destreza y 
conocimiento.

—Lo primero que aprendemos son aquellas que no tienen pallay. Ya después eso más 
aprendemos. El pallay, con diez años ya sabemos hacer.

Al alcanzar los 10 años, muchas niñas ya son capaces de crear textiles completos y com-
plejos. Casilda, al igual que su sobrina Avelina, a esa edad ya había tejido la primera llijlla.

—Ahí ya todo completo, con pallay, listas y costura he aprendido. Para aprender a hacer 
pallay, mi mamá con chumpi me sabía enseñar.

El chumpi, una faja para formar proteger y sostener el cuerpo (Usquiano y Espejo, 
2023), era una de las primeras piezas que las niñas aprendían a tejer con pallay. Este proceso 
se extendía luego a la creación de winchas (para las mujeres) y tukillukuna (para los hombres), 
así hasta dominar la elaboración de textiles más grandes y elaborados, como la llijlla.

Sin embargo, a diferencia de la comunidad, en la ciudad es posible vender lo que se 
teje. En Kaluyo todo era para el uso diario aunque, con el tiempo, con proyectos como el 
turismo comunitario (que se inició en 2003), la venta de artículos textiles como punchukuna, 
lijllakuna y winchakuna comenzó a ser una fuente de ingresos económicos.

—Una diferencia con allá es que aquí puedes hacer eso para vender. En cambio, en la 
comunidad podías hacer, pero no había dónde vender, entonces todo era de uso diario. Pero 
desde 2003 hasta 2011 en la comunidad hemos tenido un proyecto sobre turismo comunita-
rio, donde yo estaba trabajando de administrador. Y ahí hemos empezado a vender punchu, 
llijlla, wincha. Mientras estas pequeñas cosas, como aretes y manillas, recién aquí hemos 
empezado a hacer.

A pesar de ello, no se vendía mucho, ya que los turistas llegaban solo en ocasiones y, 
a menudo, los intercambios eran más frecuentes que las ventas directas. Los intermediarios 
intercambiaban ropa por los tejidos, como mantas y polleras, que luego ellos vendían en la 
ciudad a los turistas. Otra de las memorias sobre este período de la niñez y los tejidos que nos 
comparten tienen que ver con los visitantes a la comunidad. Así, los turistas actuaban como 
compradores, llevándose los productos tejidos, ya usados, a cambio de otros artículos.

—No se vendía mucho. Había museo, pero ahí de tiempo llegaba turista, no llegaba 
diario, ¿no ve? Ahora más antes venían algunos que compraban los tejidos viejos cambiando 
por otras ropas. Pero nada más. Acá ya hemos quemado las ropitas así ya gastadas, pero antes 

84



en la comunidad vendíamos. Llegaban turistas, pero sobre todo venían personas a cambiarnos 
por otras personas.

Aunque no había un mercado constante en Kaluyo, estos intercambios ayudaban a que 
los productos textiles llegaran a otras partes. Sin embargo, la venta directa y la posibilidad de 
comerciar más fácilmente con los tejidos solo se volvió una opción significativa una vez que se 
mudaron a la ciudad, donde el acceso a mercados y proyectos de emprendimiento permitió a 
la familia continuar con la tradición textil y vender productos como chompas y manillas con 
el proyecto ARPAK.

Archivo textil: Kuraq runa

Kuraq runa en qhichwa es aquella persona adulta que ya se puede integrar en la tropa y que 
además se puede casar. El matrimonio de Justina, la última de la familia en casarse en la co-
munidad, fue un momento importantísimo. Pero lo fueron también el casamiento de Casilda, 
quien se casó en la ciudad de El Alto.

A diferencia de casarse en la ciudad, el matrimonio en la comunidad se extendía por 
tres días. El primer día comenzaba con la ceremonia religiosa, a veces combinada con la civil, 
en la iglesia del pueblo. Los novios vestían ropa típica de la región, como aparece en la foto-

Figura 15: En el matrimonio de Justina y Rubén en la comunidad de Kaluyo. De izquierda a 
derecha: Rosa Segarra (madrina de civil), Justina Llanos Arias, con vestimenta de matrimonio, 
Rosa Porto (madrina de religión) e Isidora Flores Quispe (abuela de la novia). 
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1992).

85



grafía que retrata la boda de Justina y Rubén. Desde allí, se iniciaba un recorrido procesional 
encabezado por el sacerdote, seguido de los padrinos y los novios, visitando diferentes sectores 
importantes para ambas familias. Justina recuerda que su procesión inició en Lunlaya, el sec-
tor de su madrina, donde los vecinos los recibieron con entusiasmo.

—Ahí empiezan poniendo la wayunka, un adorno hecho de maíz que se cuelga en el 
cuello del novio. También nos cargaron con habas, maíz, y a mí, como novia, me dieron una 
wawa de pan envuelta en mi llijlla que me hacían cargar.

—Me recuerdo cómo ese día, siempre desde arriba en Lunlaya, hemos bajado así todos 
acompañados.

El recorrido continuaba hacia Chari, donde los esperaban familiares del esposo con una 
“ramada” decorada.

—La “ramada” es como una carpa que se usa para que el matrimonio descanse.

Entonces ya ese recorrido se acompaña de música y regalos en productos agrícolas como 
maíz, haba y papa. Las celebraciones terminaban el primer día en casa del padrino, donde se 
compartía comida y baile.

El segundo día la pareja y los invitados se dirigían a la casa del novio, lugar donde 
se realizaba la preparación de otra “ramada”, hecha esta vez de rakiraki, una planta que 
se usaba para adornar el espacio festivo. Allí, los vecinos, padrinos y familiares se reunían 
para disfrutar de un banquete compuesto por sopa de trigo como primer plato y, como 
segundo plato, uno llamado “menudo”. Esta se hallaba preparado con las menudencias de 

Figura 16: Eulogia Calancha Chura (de pie) y, montado a caballo, Rubén Calancha Chura, en la fiesta cultural 
de Chajra qukuy en Chullpapata. Rubén, en ese momento (1990), era secretario de hacienda del distrito Chari. 
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (1990).

86



alpacas. Este día era más íntimo, con todos los invitados alojados en la casa del esposo, 
donde continuaban las celebraciones.

—En ese día [el segundo] ya se come más y entre todo sopa de trigo y menudo. 
Como es la casa de mi esposo y es donde ya vamos a vivir, entonces ahí todo ese día nos 
quedamos.

El tercer día tenía un carácter más simbólico y comunitario. La tradición dictaba que 
se debía terminar toda la chicha preparada para el matrimonio, almacenada en grandes reci-
pientes de cerámica llamados urqu.

—Se guarda un urqu especial para nombrar al matipadrinu, quien guía a los novios a 
agradecer a cada uno de los invitados.

Este agradecimiento, guiado por el matipadrinu, se realizaba de rodillas, ofreciendo un 
vaso de chicha a cada visitante, comenzando por los mayores y terminando con los más jó-
venes. Además, los padres de la novia entregaban un costal y una wayaqa para que los novios 
recolectaran los regalos en productos agrícolas.

Uno de los momentos más significativos del primer día, es cuando en casa del padrino 
los novios deben arrodillarse sobre un chusi (tejido usado como el pullu aymara) y así recibir 
consejos de los padrinos y otros matrimonios.

—Eso es lo más bonito del campo, porque eso aquí en la ciudad ya no hay, pues.

—Estos consejos antaño se los daban jalando las orejas de los novios.

Figura 17: La maestra Justina Llanos Arias a caballo, en cercanías a Chullpapata, distrito Chari.
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (1997).

87



La preparación del matrimonio involucraba también una dimensión textil profunda-
mente simbólica. Justina revela que para la boda tejió piezas nuevas para ella, incluyendo una 
llijlla, una wincha y un chumpi. Y para el esposo ella tejió un punchu, una ch’uspa, un tukillu, 
entre otros. Este gesto, además de ser un acto de cariño con la pareja, representaba la renova-
ción y la prosperidad que se buscaba al iniciar una nueva etapa en la vida.

—Así, cuando una se iba a casar, tenía que hacer pues todos estos tejidos, tanto para ella 
como para mi esposo, digamos. Entonces, ya desde tiempo antes solíamos empezar a preparar. 
Como te hemos dicho, la llijlla un mes nos puede tomar y lo demás también más rápido en 
una semana puede estar ya hecho. Así hemos preparado cuando nos hemos matrimoniado.

Archivo textil: “Cargu pasaq runa”

“Cargu pasaq runa” es la expresión en qhichwa que se refiere a la persona que tiene cargo y 
que principalmente ya ha cumplido con ser autoridad de la comunidad. En la familia Lla-
nos Calancha, Rubén Calancha Chura, esposo de Justina y padre de Avelina, fue quien pasó 
cargo de autoridad como secretario de relaciones del distrito Chari en 1997. La ceremonia 
de toma de cargo en Chari tiene lugar en lo que actualmente refieren como Chullpapata 
–que en otros estudios es denominado como Calli-Kkaata o Kalli k’aata (Oblitas, 1963; 
Spedding y Llanos, 1999)–, un espacio percibido como sagrado y vinculado a la posesión 
de autoridades de las comunidades de Chari, Kaluyo y Chacarapi del distrito de Chari. Este 
ritual, que reúne a las autoridades y a los miembros de estas tres comunidades, se realiza en 
el lugar sagrado.

—Chullpapata son unas ruinas sagradas, un lugar donde nos reunimos desde los abuelos.

Figura 18: En la estancia Wayllaqhata (comunidad de Kaluyo). Justina Llanos Arias junto
a su esposo Rubén Calancha Chura (montado a caballo), como secretario de relación.
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (1997).

88



—El nombre de Chullpapata es quechua. “Chullpa”, que eran los antiguos habitantes 
que vivían en la oscuridad y “pata”, que significa “encima” o “lugar elevado”.

—Es una ceremonia en las ruinas sagradas, un lugar importante desde los abuelos.

Este espacio, ubicado estratégicamente entre las tres comunidades, se convierte en el 
epicentro de la ceremonia, que se extiende por tres días y cuya organización es liderada por 
figuras clave como el wata purichi.

El rol central de las autoridades y de los wata purichi se refleja en ser los encargados de 
guiar las ceremonias.

—Cuando hemos sido autoridad, el wata purichi era mi suegro, Damián Layme, 
como Hanan huatayoc, que quiere decir “del sector de arriba”. Y también estaba el Uran 
huatayoc, “encargado del sector inferior”. Ellos son los que dirigen la ceremonia en 
Chullpapata.

En esta ceremonia existen los roles de Hanan huatayoc, encargado del “sector supe-
rior” y Uran huatayoc, responsable del “sector inferior”. Estas figuras guían la preparación 
de la yuraj mesa, un altar compuesto por lana de alpaca, coca, claveles, incienso y otros ele-
mentos que se queman como ofrenda. Este ritual se realiza durante el día, y la preparación 
inicia desde temprano.

—El wata purichi ya está adelantado a las siete u ocho de la mañana, mientras las auto-
ridades van llegando con calma para reunirse alrededor de las once.

Figura 19: Pinkillada en una celebración en Kaluyo.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1999).

89



Asimismo, y como parte de esta ceremonia, la preparación de dicha yuraj mesa es uno 
de los momentos centrales. Los textiles ocupan un lugar importante en esta ceremonia, siendo 
portados y usados por todos las autoridades entrantes y los asistentes a la ceremonia como 
símbolos de autoridad y como elementos de identidad. Las winchakuna y llijllakuna se tejen 
exclusivamente para estas ocasiones por las mujeres de la familia, aunque también reúnen 
todas las que tienen en casa y en familia.

—Esa wincha que nos ponemos en la cabeza las mujeres, eso amarramos en el cuello 
cuando es autoridad. Este tejido por las mujeres, la esposa, las cuñadas. Por ejemplo, si mi cu-
ñado es autoridad, mi hermana y yo debemos colocarle todas las winchakuna que tengamos. 
No es un regalo, solo se usan durante esos días y después se devuelven.

Estos textiles, junto con otros como el punchu, el kapachu y el tukillu del sombrero, son 
distintivos del cargo y el estatus en la comunidad. Los textiles tienen, entonces, un papel esen-
cial en estas ceremonias, tanto como marcadores de identidad como símbolos de estatus. Así, 
la wincha, llijllas, ch’uspa y tukillu se preparan con esmero para las autoridades. Todas esas win-
chakuna son presentadas para colocarlas como muestra de respeto por los familiares y vecinos 
que visitan la casa de la autoridad entrante en el primer día de la ceremonia en Chullpapata. 
Asimismo, los hombres renuevan los punchukuna, preferentemente de color rojo –que en la 
comunidad llaman puka punchu.

—Cuando somos autoridades, no podemos usar colores plomo ni pallay en los 
punchukuna, como es más tradicional en nuestro lado. Más que todo usamos punchu, así con 
listas nomás.

Por otra parte, es importante señalar que la estructura de la ceremonia está intrínseca-
mente ligada a los ciclos agrícolas y a los espacios productivos de la comunidad (Spedding 
y Llanos, 1999). Así, el primer día, las reuniones son locales, organizadas en las casas de las 
autoridades según el lugar de origen.

—Cuando he sido autoridad en Kaluyo, la primera noche nos reunimos en mi casa.

Al día siguiente, las tres comunidades se congregan en el lugar sagrado de Chullpapata 
para realizar la ceremonia principal.

De esta manera, desde Chullpapata descienden hacia las kapanas, los campos de cultivo 
donde se llevará adelante la siembra del año. Así, el sistema rotativo de las kapanas, compuesto 
por siete ubicaciones distribuidas en el distrito, garantiza que cada año la ceremonia se trasla-
de a un espacio distinto.

—Un año estamos en uno, al siguiente en otro. Así va rotando de kapana en kapana y 
cada año se selecciona también nueva autoridad.

La primera noche de la ceremonia se desarrolla en las casas de las autoridades, según la 
comunidad de origen.

—Cuando fui autoridad en Kaluyo, nos reunimos en mi casa. Y así de cada uno de los 
miembros, de cada secretario. Yo esas veces he sido Secretario de Relaciones de Chari, repre-
sentando a Kaluyo.

90



Al día siguiente, las tres comunidades convergen en Chullpapata para realizar la ofrenda 
central, la yuraj mesa, y posteriormente descienden hacia las kapanas, los campos agrícolas 
que rotan anualmente entre las siete ubicaciones del distrito.

—El año que fui autoridad, la ceremonia continuó en la kapana de Canulaya, al frente 
de Chullpapata. Ahí, después de la mesa, nos challamos con la sangre de una llama blan-
ca, como parte de la ceremonia. Entonces, ahí todas las autoridades deben challarse y pedir 
que vaya bien todo el año a la comunarios y al cultivo también porque esta ceremonia de 
Chullpapata está sobre todo dirigida para los comunarios.

La estructura de la ceremonia también refleja una cosmopráxis que privilegia los 
tiempos y los lugares sagrados. De esta manera, los miércoles son los días propicios para 
los kallawayas para realizar cualquier tipo de pedido, así lo es también para la ceremonia 
en Chullpapata.

—Siempre hacemos la ceremonia en un miércoles, porque es un buen día para noso-
tros. Este calendario ritual en Chullpapata hacemos que coincida con la última semana de 
enero, cerca de la festividad de la Candelaria, cuando se celebra también el Chajra qukuy, una 
práctica vinculada a los ciclos agrícolas y la siembra.

La celebración del Chajra qukuy es llevada adelante siempre un miércoles y antes de la 
celebración de la fiesta de La Candelaria (2 de febrero). Además, “debe ser un mínimo de tres 
semanas antes del phukllay timpu (Carnaval)” (Spedding y Llanos, 1999: 105).

Pero, a lo largo de los años, Rubén y Casilda han observado cambios en la participación 
de las comunidades.

Figura 20: Celebración de phukllay timpu (carnaval) en el distrito de Chari.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1990).

91



—Antes éramos harta gente, unas treinta o cuarenta personas de las tres comunidades. 
Más incluso, en el texto del David, se ve, éramos hartos. Ahora apenas somos unos diez de 
Kaluyo, quince de Chari y otros quince de Chacarapi. Ya varios están dejando la comunidad 
poco a poco, pues.

La disminución de habitantes en la comunidad se ha debido a que muchos tuvieron 
que salir de la comunidad hacia la ciudad, principalmente a espacios como El Alto y Cocha-
bamba. Sin embargo, la familia coincide en que la ceremonia de Chullpapata sigue siendo 
un eje fundamental de la identidad de Chari, Kaluyo y Chacarapi, pues es un espacio donde 
convergen las prácticas rituales, los lazos comunitarios-agrícolas y el uso de sus textiles de 
comunidad que en la ciudad no pueden portar.

Archivo textil: Raymi pacha

El distrito de Chari, compuesto por las comunidades de Chari, Kaluyo y Chacarapi, mantie-
ne vivas prácticas ceremoniales que refuerzan los lazos entre la comunidad y la organización 
social. Dos grandes ceremonias que marcan el calendario ritual del distrito son una en la úl-
tima semana de enero, dedicada a las autoridades y a la protección de la comunidad, llamada 
Chajra qukuy; y otra en septiembre, orientada principalmente hacia la agricultura.

De esta manera, como vimos anteriormente, la primera ceremonia Chajra qukuy, es 
un evento crucial para pedir que no haya muertes, accidentes, etc., y es realizada en la úl-
tima semana de enero. Este ritual, celebrado en Chullpapata y que desarrollamos anterior-
mente, une a las tres comunidades en un espacio sagrado, donde las autoridades lideran 
ofrendas en mesas rituales. Por otra parte, la segunda ceremonia, realizada a mediados de 
septiembre –entre el 8 y 15 de septiembre–, se centra en la agricultura y la producción y 
es conocido como luxchi.

En esta ocasión, el evento comienza en Chacarapi, donde no hay un lugar sagrado como 
Chullpapata, sin embargo, existen dos cabildos principales: Hancu Cala (La Piedra Blanca) y 
otro sin un nombre específico. Este rito está especialmente destinado a asegurar las lluvias en 
la comunidad. Para llevarlo a cabo, se debe reunir agua de distintos lugares de la comunidad, 
lugares llamados por los miembros de la comunidad como illas, para ser colectados en un urpu 
(“jarrón”). Se preparan varias mesas que luego son quemadas y se ofrece en distintos momen-
tos la sangre de una llama blanca. Una vez realizado, continúan con la pinkillada y mojan con 
el agua reunida en el urpu a cada uno de los asistentes al ritual. Esta ceremonia determina la 
fecha de la siembra y si durante el año las lluvias serán las adecuadas para la cosecha.

—Primero se hace la ceremonia en la noche, y al día siguiente vamos a las kapanas 
según la rotación anual.

La música, por lo tanto, ocupa un lugar central en ambas ceremonias, siendo tanto 
una forma de acompañamiento como una parte integrante de las ceremonias. Las tres comu-
nidades tocaban tradicionalmente la pinkillada, una música específica para ceremonias con 
caballos y actividades de las autoridades en Chullpapata.

—Antes con la pinkillada se reunía entre diez y veinte personas. Ahora, apenas llegan 
cuatro o cinco, no más. Ya somos pocos quienes recordamos los tonitos también.

La pinkillada incluye instrumentos en tres tamaños, según Rubén: pequeño, mediano 
y grande. Aunque son similares, no son como los moseños, precisa Casilda. En septiembre, la 

92



música adquiere un tono diferente, adaptándose al contexto de la temporada. Además de la 
pinkillada, también se ejecuta el qhantu.

—El qhantu es nuestra música para la época seca. El chakitimpu o chakipacha, le llama-
mos. Especialmente para esa época tocamos, aunque ahora, en la ciudad, ya a veces tenemos 
contratos y tocamos nomás qhantu.

En contraste, durante la época de lluvias (paraitimpu o pariapacha), se recurre a la 
moseñada, un estilo que se populariza en los carnavales urbanos.

Además, de ambas fiestas y ceremonias, se tiene la celebración patronal de Cotapampa, 
que se lleva a cabo cada 24 de junio, principalmente con la danza ollantay, aunque también 
se bailan otras danzas como la morenada. Este evento, pese a ser significativo, presenta una 
diferencia respecto a las tradiciones textiles del distrito.

—La ropa es fletada desde La Paz; no [está] hecha por la comunidad ni se usa los tejidos 
tradicionales.

Figura 21: La maestra Petrona Chura en la estancia Wayllaqhata, comunidad de Kaluyo.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1990).

93



Respecto a las celebraciones en el distrito de Chari, Spedding y Llanos (1999) señalan que

Cada lugar tiene sus costumbres muy particulares: en Todos Santos, por ejemplo, la fiesta 
urbana sería una copia pálida de la verdadera fiesta; además, habrá que preocuparse de no 
dejar vacía la casa, no hay con quién compartir […] mientras que en las fiestas rurales, los 
prestes, los deudos de los difuntos, la directiva sindical (el 3 de mayo y San Juan) o los fami-
liares (en recortes de cabello y matrimonios) invitan a todos los presentes a diferencia de la 
ciudad donde “cada uno farrea con su plata”. En el campo, ir a farrear aparte en una tienda 
o una ponchería puede ser mal visto como un intento de diferenciarse de los demás (Chari, 
Spedding y Llanos, 1999: 226).

De esta manera, se destaca las diferencias fundamentales entre las celebraciones rurales y ur-
banas en el distrito de Chari, subrayando la autenticidad y colectividad que caracterizan a las 
primeras frente al individualismo de las segundas. En las fiestas rurales, figuras clave como los 
prestes, los deudos y las directivas sindicales asumen roles organizativos que reúnen a todos 
los presentes. Contrariamente, en las ciudades las celebraciones tienden a ser más individuali-
zadas y centradas en el consumo, promoviendo la idea de que “cada uno farrea con su plata”, 
en palabras de Sppeding y Llanos (1999). Este contraste también se refleja en la percepción 
social, ya que en el campo “farrear aparte” puede ser mal visto al interpretarse como un acto 
de exclusión del colectivo.

Archivo textil: Wañuy pacha

En las comunidades del distrito de Chari cuando se conoce de la muerte en una familia 
se sabe que los comunarios vendrán a colaborar y contribuir con comida y las labores de 
cocina y con la bebida para acompañar el duelo y con demás tareas como preparar al di-

Figura 22: De izquierda a derecha: Rubén Calancha Chura (padre), Justina Llanos Arias (madre), Avelina Calancha 
Llanos (hija) y Casilda Llanos Arias (tía de Avelina). Esta imagen se tomó en el patio de su casa y taller en El Alto. 
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (noviembre de 2024).

94



funto. Esta sería una de las razones por la que varios de los comunarios que han migrado 
continuarían retornando para las fiestas en las comunidades, priorizándolas sobre las de la 
ciudad (Spedding y Llanos, 1999).

Las prácticas, en relación con el luto, la muerte y el textil en el ayllu originario de Kalu-
yo y en el distrito en general, tienen algunos matices. Las prácticas funerarias en la comunidad 
son recordadas como sencillas.

—Más antes habrá sido siempre diferente.

—Ahora mismo no tejemos algo especial.

—Se le mantiene con su ropa, no hay como tejido especial para eso.

En las últimas generaciones no ha quedado algún acto de confeccionar prendas es-
pecialmente para el luto, sino que el difunto permanece con la vestimenta habitual. Esta 
práctica resalta una diferencia con otras regiones y con la ciudad en especial, donde el luto es 
representado por un color de vestimenta específica, como el negro. Esta debe ser portada por 
cierto lapso de tiempo. 

—Nosotros no vinculamos el negro con luto como acá en la ciudad.

—Pero lo que sí hacemos es, por ejemplo, si mi papá ha fallecido, el punchu rojo no 
voy a utilizar, porque según a la costumbre no puedes utilizar porque al alma que ha fallecido 
puedes quemar. Por eso no usamos rojo. Usamos más bien de alpaca color vicuña, plomo; esos 
colores un año tenemos que usar. Eso más que todo.

Figura 23: La maestra Fortunata Arias Layme (en primer plano) prepara, junto a sus hijas Avelina y 
Casilda (al fondo), la urdimbre del awana (“telar horizontal”), durante el ritual de la Capa ch’iqha.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).

95





Figura 24: Cuatro generaciones de crianza y enseñanza compartida 
del arte textil kaluyo-kallawaya. De izquierda a derecha: Fotunata 
Arias Layme, Avelina Calancha Llanos, Kimberly Calancha y Casilda 
Llanos Arias en el taller de su casa en El Alto.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (diciembre de 2024).



Más bien existen restricciones respecto a los colores que los familiares pueden utilizar 
durante el luto. Si un padre o madre o algún familiar falleciera, no usaría el punchu rojo, ya 
que, según sus prácticas, el color rojo es considerado inapropiado para los deudos.

—No podemos usar punchu rojo porque al alma que ha fallecido puedes quemar, eso 
saben decir. Entonces, procuramos no usar en esos casos.

En cambio, se prefiere el empleo de colores más neutros, como el color vicuña o el 
plomo, colores que se consideran más apropiados durante el período de luto. De acuerdo con 
esta perspectiva, se deben llevar estos colores durante un año, esto como una señal de respeto 
y duelo. En el caso de las mujeres, se aplica la misma dinámica.

—También las mujeres no se suelen usar colores claros, más que todo rojo.

No obstante, otros colores, además del vicuña y plomo, como el azul o el verde, son 
considerados apropiados durante esta etapa de duelo.

Según los datos recogidos por Oblitas (1963), anteriormente en la región kallawaya 
sus pobladores poseían un culto a los antepasados en dos formas: la devoción a los machulas, 
reflejada en el veneración a los cerros, ríos y otros lugares naturales; y el culto a los jawiras o 
espíritus de los pobladores comunes de cada comunidad. Así, cuando una persona fallece en 
la comunidad, las personas suelen guardar luto de ocho días, pues se considera que durante 
ese tiempo –registrado por Oblitas como ñawi ttujai o “reventazón de ojos”–, el ajayu de la 
persona está vagando aún el lugar que habitaba.

	 Asimismo, este autor señala que, transcurrido los ocho días de duelo, por ejemplo, a 
la muerte de un maestro kallawaya, la viuda se dirige junto a sus familiares al río para efectuar 
el denominado llaqui wijchuna (“despedida del duelo”):

los parientes la desvisten o despojan de su ropa, la bañan, la peinan, le visten con otras pren-
das y queman las del difunto, regresando a la casa por otro camino y sin mirar atrás. Mientras 
tanto, otros familiares barren la casa y hacen quemar la basura y esperan a los dolientes con las 
habitaciones aseadas y bien ordenadas (Oblitas, 1963: 47).

Dada la migración al urbano concentrado, las maestras, al igual que otros migrantes de la 
región, han ido adaptando sus tradiciones funerarias a las citadinas. Es por ello que, al mo-
mento del fallecimiento de familiares, estos siguen en su generalidad las tradiciones de la 
ciudad migrante y ya no las especificidades de cada comunidad. Es por eso que la generación 
más reciente olvisó la antigua práctica de preparar o desechar tejidos en estos ritos de paso.

Archivo textil: Kunan pachakunapi awaspa

Kimberly, hija de Avelina, nieta de Justina y bisnieta de Fortunata, ha mostrado interés por 
continuar con las tradiciones textiles de la comunidad dentro de la familia, aunque enfrenta 
las limitaciones del tiempo y las demandas de la vida urbana.

—Mi hija ya no tiene nuevos textiles en la comunidad, [aunque] nosotros sabíamos tener. 
Ahora, más que todo, con palillo nomás tejo ropa o a veces compramos también de la feria aquí.

Las prendas tradicionales que se solían elaborar en el pasado ya no son posibles de 
realizarlas.

98



—No hay mucho tiempo aquí.

La vida en la ciudad ha cambiado el ritmo y, como madre, Avelina se ha visto más 
inclinada a dedicarse a otros trabajos, como la fabricación de manillas, aretes y otras prendas 
de vestir, un emprendimiento que ha aprendido a realizar junto a otras mujeres que también 
migraron a la ciudad, pero que ha dejado de lado el tiempo dedicado a los tejidos más com-
plejos de la comunidad.

Aunque su hija, Kimberly, “quiere” aprender esta práctica tradicional. Avelina aún no 
ha logrado enseñarle todos los aspectos de la tradición textil. Sin embargo, tiene la esperanza 
de que, con el tiempo, Kimberly aprenderá bien.

—Mis hermanitas, por ejemplo, no sabían, no habían tejido. Pero cuando ya hemos 
estado aquí con la venta de estos productos de aretes y manillas, ya han aprendido.

Este proceso de aprendizaje se describe como el proceso de adaptarse a nuevas oportu-
nidades. Ha integrado las técnicas textiles tradicionales con las necesidades de la sustentación 
de familia y la vida en la ciudad.

En este contexto, Avelina destaca que la participación de la familia en el proyecto 
ARPAK, que reúne a varias familias de la comunidad en El Alto, ha sido clave para mantener 
viva la tradición y adaptarla a las circunstancias actuales. Así, las tradiciones textiles, ejecuta-
das en nuevos espacios, siguen siendo una parte importante de la identidad familiar, incluso 
en la ciudad.

99





101

CAPÍTULO QUINTO
“ESTAMOS AQUÍ SIN ALPACAS”

Casilda Llanos Arias1

 Justina Llanos Arias2

Rubén Calancha Chura3

Avelina Calancha Llanos4 
Pedro Aliaga Mollinedo5

Pensar las colecciones textiles de los museos desde un enfoque contextualizado (Arnold y 
Espejo, 2013), implica reconocer que estos objetos no son meros artefactos inorgánicos, sino 
que están profundamente inmersos en las relaciones orgánicas que marcaron su cadena opera-
toria, sus usos y significaciones dentro de las familias y comunidades que las generan. En este 
sentido, el ser textil, como un ser vivo (Cereceda, 2010b), se entiende como un nodo dentro 
de una red de relaciones culturales, sociales y espirituales que incluyen las condiciones mate-
riales de su producción, los saberes y técnicas transmitidos entre generaciones, y las funciones 
que cumple en los contextos rituales, familiares y comunitarios.

Como vimos, Fortunata, Casilda, Justina y Avelina, son todas ellas migrantes qhichwas, 
provenientes de la comunidad de Kaluyo, situada en las tierras altas de los Andes, y ahora resi-
dentes en la ciudad de El Alto. ¿Acaso esta no es una dinámica población con la que podemos 
leer una parte sustancial de la migración en el área andina –es decir, la ciudad de El Alto como 
la gran capital de la migración andina? La historia de estas mujeres y su familia, como vimos 
en los anteriores apartados, se vinculan con los recuerdos que traen consigo de su comunidad, 
recuerdos que se tejen con el paisaje cultural, las cosmopraxis y las vivencias cotidianas. Su 
[auto]biografía, sin embargo, no se limita a lo que dejaron atrás, sino que se extiende a pen-
sar en las razones que las llevaron para salir de su comunidad y las nuevas relaciones que han 
tenido que construir en la ciudad y con la realidad del urbano concentrado que les desafía.

El traslado de estas mujeres a las ciudades de El Alto y La Paz no solo representó un 
cambio físico de lugar, sino una reconfiguración de sus labores y de sus vínculos con el territo-
rio. La migración, en este contexto, es entendida como un proceso complejo de adaptación y 
resistencia, donde los saberes textiles, junto con otros conocimientos, sirven de puente e ins-
trumento de subsistencia en el espacio urbano. Los textiles que crean, herencia de sus madres, 

1	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de la maestra Fortunata Arias Layme 
y del maestro kallawaya Víctor Llanos Flores.

2	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de la maestra Fortunata Arias Layme 
y del maestro kallawaya Víctor Llanos Flores.

3	 Maestro del textil kallawaya y técnico veterinario, es originario del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hijo del maestro kallawaya 
Hilarión Calancha Llanos. Es esposo de la maestra Justina Llanos Arias y padre de Avelina Calancha Llanos.

4	 Maestra del textil kallawaya, es originaria del ayllu Kaluyo del distrito Chari e hija de Justina Llanos Arias y Rubén Calancha 
Chura. Actualmente es presidenta de la Asociación Regional de Productoras de Artesanía Kallawaya (ARPAK).

5	 Historiador. Candidato a magister en Historia por la Universidad Mayor de San Andrés (UMSA). In-
tegrante del Archivo Comunitario El Alto Aesthetics y de la Orquesta Experimental de Instru-
mentos Nativos (OEIN). Investigador del Museo Nacional de Etnografía y Folklore (MUSEF). 
Correo electrónico: peeter-147@hotmail.com

mailto:peeter-147@hotmail.com


102

abuelas, bisabuelas y de su comunidad, se convierten en un medio a través del cual estas maes-
tras continúan con la transmisión generacional. Estos seres textiles no solo son un testimonio 
de su habilidad, sino una forma de preservar la memoria de su comunidad, de mantener vivos 
los vínculos con el paisaje de su infancia, mientras que al mismo tiempo negocian un lugar en 
la ciudad, adaptando sus prácticas y roles dentro del nuevo espacio que habitan.

“De ahí ya estamos aquí sin alpacas”: Sobre ser migrante en la ciudad

La decisión de dejar la comunidad natal de Kaluyo estuvo profundamente marcada por la 
falta de oportunidades educativas para los hijos.

—Más que todo una de las causas es la educación, porque tenemos hijos y entonces allá 
no había un colegio para nivel secundario.

La ausencia de un sistema educativo completo en el distrito y aún en el municipio de 
Charazani, limitaba las posibilidades de formación de las nuevas generaciones no solo de la 
comunidad Kaluyo, sino de todo el distrito.

En Kaluyo la educación estaba restringida al nivel primario, sin posibilidad de estudios 
secundarios. Estas opciones no existían en la comunidad ni en las localidades vecinas. En ese 
entonces la falta de interés y gestión por parte de las autoridades locales de Charazani bloqueó 
el desarrollo educativo.

—Allá no había ni intermedio. No estaba permitido más allá de básico. Los vecinos en 
la capital no querían.

Así, la capital provincial, Charazani, ofrecía una alternativa limitada para los estudian-
tes que deseaban continuar su formación. Sin embargo, la distancia y temas sociales hicieron 
que esta opción no fuera viable para muchas familias.

—Porque, ¿sabes que?, en Charazani, como hablábamos de patrones, más vivían los 
patrones allá y ellos no se preocupan para tramitar para secundaria nada. Porque sus hijos 
de ellos estaban por aquí en la ciudad. Entonces, allá no había un colegio secundario donde 
puedan terminar bachiller.

La migración a la ciudad no fue una decisión fácil, no obstante sí necesaria. Dejando 
atrás la vida en Kaluyo, donde el pastoreo de alpacas, la agricultura familiar y los trajines dia-
rios eran parte integral de la rutina.

—No [salimos de la comunidad] mucho por la agricultura, porque estamos acostum-
brados a caminar, a hacer chacra. Sobre todo, lo que nos trae a este lado es la educación.

—Es por eso más que todo que hemos migrado. Por nuestros hijos. Por lo menos, no-
sotros, ya que no somos nada de profesionales, ni siquiera somos algunos bachilleres. “Que 
nuestros hijos por lo menos sean bachilleres”, hemos dicho. Por eso es el motivo porque veni-
mos, por qué migramos a la ciudad.

La migración a la ciudad transformó las vidas, alejándose del entorno en Kaluyo y ello 
supuso cambios en la manera de vincularse con el arte textil, por ejemplo, o el de ya no parti-
cipar de la crianza de las alpacas. Todo esto en buscar de asegurar la educación para todos los 
hijos, así como para los nietos, como es el caso de la hija de Avelina: Kimberly. 



103

La transición de la vida en Kaluyo a la ciudad no solo implicó un cambio físico, sino 
también cultural y emocional. La migración en busca de mejores oportunidades educativas 
para los hijos les llevó a abandonar un entorno donde la comunidad era el eje central de la 
vida diaria. 

—Acá en la ciudad es más individual, en cambio allá en la comunidad había posibilidad 
de estar con otros comunarios.

En Kaluyo, la vida estaba marcada por la interacción constante con vecinos y familiares. 
Las actividades cotidianas, como trabajar en la chacra, pastorear animales o asistir a la feria, 
ofrecían oportunidades naturales para socializar entre los comunarios.

—Salíamos libre en los lugares, pastear, cargar, ir a la feria. Ahí nos encontrábamos con 
familiares, vecinos, otros comunarios. Hablábamos por lo menos un rato.

Este sentido de pertenencia y de conexión con la comunidad era un pilar fundamental 
del bienestar, algo que vieron modificado al llegar a la ciudad. Por esta razón, la experiencia 
urbana, en contraste, resultó desconcertante y, en muchos aspectos, desafiante.

—Ha sido un poco costoso para nosotros ambientarse aquí. Porque allá estábamos con 
la chacra, con los animales […] Mientras aquí ya no, ha sido muy diferente. Vas a la feria, pero 
es otra gente. Ya no hay animales. Fue un cambio drástico en el estilo de vida para la familia, 
pues llegar a la ciudad representaba alejarse de la labor de crianza de alpacas o de la técnica 

Figura 1: Autoridades y comunarios del distrito Chari se reúnen para la celebración del 6 de Agosto. Rubén Calancha 
Chura, como secretario general, es el quinto de pie (contando desde la izquierda). Justina Llanos Arias es la tercera sentada 
(enumerando desde la izquierda).
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 2004).





Figura 2: De izquierda a derecha: Justina Llanos Arias junto a sus padres, Víctor 
Llanos Flores y Fortunata Arias Layme en el patio de su casa en la ciudad de El Alto.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (diciembre de 2024).



106

como veterinario, un trabajo que tenía Rubén en la comunidad y por la que era reconocido 
en el distrito de Chari.

Además de las diferencias sociales, la vida urbana trajo consigo desafíos económicos y 
laborales para todos los miembros de la familia.

—Ha sido un poco costoso para nosotros ambientarse aquí.

Y no solo por los gastos monetarios, sino también por el esfuerzo emocional y físico de 
adaptarse a un entorno desconocido. En Kaluyo, el trabajo con la agricultura y los animales, 
aunque demandante, era parte de una rutina compartida y comunitaria. En la ciudad, sin 
embargo, la búsqueda de trabajo es un proceso individual, que requiere habilidades diferentes 
y adaptaciones constantes.

El cambio a la vida en la ciudad no solo significó dejar atrás los paisajes de Kaluyo, sino 
también la pérdida de prácticas comunitarias. Un ejemplo de esto fue el pijchar –el hábito 
de masticar hojas de coca en reuniones con otros comunarios–, una costumbre que formaba 
parte de su identidad diaria y que fue desapareciendo con la migración.

En Kaluyo, el pijchar iba más allá de una costumbre personal: era un acto comuni-
tario. La ch’uspa y la istalla tejidas por las mujeres de la familia, siempre acompañaban a 
quienes trabajaban o caminaban largas distancias, y su contenido –las hojas de coca–, ser-
vían para compartir y acompañar a los comunarios. Sin embargo, en la ciudad, esto cambió 
totalmente.

—Allá utilizábamos punchu, ch’uspa, sombrero. Utilizábamos la ch’uspa para coquita, 
todo eso. Cualquier lugar vas y estás con tu ch’uspa y puedes pijchar. Pero aquí ya no; aquí ya 
no hay eso. Porque aquí ya no hay gente. No hay comunario también con el que podemos 
pijchar. Otra gente, otro.

El pijchar, más que una práctica, era un acto de conexión y pertenencia, algo que ya no 
encuentran en la vida urbana. Es compleja la migración rural-urbana, no solo en términos de 
adaptación económica o educativa, sino también en la pérdida de acciones cotidianas que dan 
sentido a la vida comunitaria, donde te transformas de comunario a “residente” (Albó, San-
doval y Greaves, 2016 [1981]). Ya en la ciudad, se dejó atrás no solo los paisajes y tradiciones 
de Kaluyo, sino también las interacciones cotidianas con otros miembros de comunidad, pues 
en la ciudad se ha reducido a momentos específicos de reunión de los residentes chareños en 
El Alto o a la asistencia a algún evento convocado por ellos.

Por otra parte, la barrera lingüística también contribuyó a la desconexión. Si bien 
Kaluyo es una comunidad predominantemente quechua, la familia se asentó en una zona 
urbana donde predomina el aymara y el español –nos referimos a la ciudad de El Alto.

—A lo menos para nosotros, como nosotros somos [de] habla quechua, aquí es habla 
aymara. Muy pocos somos, estamos por aquí, por allá. Aquí todos mis vecinos ahorita son 
aymaras. Entonces, te encuentras un rato, te saludas, un ratito la conversación, y hasta ahí. 
Más allá no hay conversación donde puedas pijchar. No hay, pues.

El recuerdo de la vida en Kaluyo está entrelazado con el de las alpacas, cuya crianza 
marcaba el día a día junto a sus labores textiles. La decisión de venderlas antes de migrar a la 
ciudad fue un momento profundamente emotivo para toda la familia.



107

—De mi alpaca sé llorar yo. Pero he vendido mis alpacas antes de venir aquí. Vendiendo 
hemos venido. Sino, no había quién ya cuide allá a mis alpacas. Para venirse aquí tuvimos que 
vender. De mi alpaca nomás sé llorar. Ahora ya me he acostumbrado.

Las alpacas no eran solo animales, representaban una parte esencial de la conexión que 
existe con la tierra y el rol como pastoras y tejedoras. Existía esa crianza mutua entre las alpa-
cas que otorgaban las fibras para las labores textiles de la familia. Empero, como se mencionó 
anteriormente, la venta de estas fibras en ferias alpaqueras es la fuente principal de ingresos 
monetarios de esta familia.

Figura 3: Familia Calancha Llanos reunidos en su casa en Wayllaqhata (Kaluyo).
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 1990).



108

Además, la llegada a la ciudad trajo consigo otro tipo de cambios: la pérdida de la ves-
timenta tradicional, que se dejó de usar al enfrentarse a la mirada de los demás, más que por 
señalar una diferenciación entre comunarios y residentes, tal como lo señala Albó, Sandoval 
y Greaves (2016 [1983]).

—Ya no usábamos nuestra vestimenta porque ya nadie utiliza. Nos miran y ya no, pues. 
Aquí ya así nomás debemos vestirnos, sin punchu sin llijlla. Como todos, lo mismo los ayma-
ras ya no usan cuando están acá, ni en sus mismas comunidades.

Así, las normas sociales y culturales urbanas influyeron en la identidad visual de quie-
nes migran. El punchu, que antes era un símbolo cotidiano de pertenencia, se convirtió en 
algo que no se podía portar en las calles de la ciudad. En tal sentido, aunque los aymaras 
de la ciudad conservan su cultura en algunos aspectos, la vestimenta tradicional también ha 
sido desplazada.

—Por ejemplo, no puede ser con punchu. No puede ser. Claro, igual los aymaras tienen 
su cultura, utilizan punchu otro color, pero nadie puedes ver con punchu, entonces no puede 
salir a la calle, a la feria con punchu. Aquí ya es diferente todas esas nuestra vestimenta ya no, 
solo para algunos momentos ya usamos.

De esta manera, la vestimenta como la llijlla y el punchu, por ejemplo, antes utilizados 
en todo momento como en el pastoreo en lo cotidiano, en las fiestas y las ferias rurales, que-
daron relegados a ocasiones excepcionales en la ciudad, como marchas y desfiles.

—Solamente a veces en marchas, en desfiles, en esos momentos nomás. Aquí no tanto, 
no siempre, ni fiestas tampoco.

Como vimos, entre las razones detrás de la decisión familiar de dejar Kaluyo y trasladar-
se a la ciudad se encuentra principalmente la educación. Así lo sienten todas, desde la abuela 
Fortunata hasta Avelina.

—Yo creo que es “por la educación, siempre”, como dicen mis papás. Porque allá en 
Chari es lejos para ir a la escuela. Cuando a veces llueve no hay cómo no ir. Entonces, mo-
jado sabemos ir a la escuela, y luego llegábamos en la tarde también, ¡uy!, todo mojado, y ya 
enfermarse nomás era.

En Kaluyo, la escuela quedaba a horas de caminata, un trayecto que se hacía aún 
más desafiante bajo la lluvia. La falta de infraestructura adecuada y las largas distancias no 
solo complicaban el acceso a la educación, sino que también ponían en riesgo la salud de 
los niños.

—Hay veces resfriado llegábamos, [nos] enfermábamos nomás porque ir a la escuela era 
nomás lejos y a veces así en lluvia teníamos que volver.

Sin embargo, la migración a la ciudad representó, a su vez, una oportunidad para tratar 
de superar estas barreras y garantizar un futuro mejor para los hijos, los hermanos y toda la 
familia y también para la más pequeña, Kimberly. En un lugar donde la educación es más 
accesible como en la ciudad de El Alto, la familia encontró la posibilidad de ofrecer a los hijos 
el acceso a estudios que en Kaluyo parecía dificultosa. En ese entonces, la escuela se encontra-
ba a tan solo unos minutos de la primera residencia en el sector Lagunas de la ciudad de El 
Alto; ahora se halla al frente de la casa, en la zona Julián Apaza II. 



109

De esta manera, al trasladarse a la ciudad y tras completar la educación primaria en 
Kaluyo, varios continuaron los estudios en el colegio Bolivia, ubicado en la zona Lagunas de 
El Alto. Sin embargo, la adaptación al nuevo ambiente escolar no fue algo fácil; padres y es-
tudiantes sintieron los profundos cambios que involucró pasar de una enseñanza en quechua 
a una completamente en español.

—Yo he dicho, como veía a los estudiantes aquí, ya uniformados con pantalón, con 
buzo..., entonces de mi hermano su buzo me he puesto mi primer día y con eso he ido a 
la escuela. Como no tenía [uno nuevo], ¿no? Porque para mí, no pues, ha sido muy difícil 
acostumbrarme a la escuela aquí. Era alegría poder estar estudiando, pero difícil era.

La transición de los padres, los hermanos, y los más jóvenes desde la comunidad rural 
de Kaluyo a la vida urbana en El Alto estuvo marcada por desafíos económicos y educativos. 
De esta manera, uno de los mayores retos fue el idioma. En Kaluyo, las clases se impartían 
principalmente en qhichwa, y aunque al llegar a la ciudad tenían algunas nociones de español, 
no era suficiente para desenvolverse con fluidez en un ambiente donde todo se comunicaba 
en este idioma:

—Los profesores explicaban, dictaban, hablaban castellano. Yo no podía hablar bien. 
Porque allá en Kaluyo las clases eran en qhichwa, el profesor era qhichwa. Bueno, tal vez había 
veces que castellano hablaba, pero nosotros siempre hablamos qhichwa. Yo al principio sabía 
algo de castellano, entendía algo, pero no podía hablar.

Figura 4: Curso de capacitación de manejo de alpacas en el distrito de Chari.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (9 al 21 de abril de 1998).



110

A pesar de estas adversidades, perseveraron y lograron culminar los estudios en el cole-
gio Bolivia en 2012. Este mismo año Justina, la madre, se trasladó definitivamente de Kaluyo 
a la ciudad de El Alto.

—He terminado en el colegio Bolivia en 2012. Para ese año se ha venido mi mamá de 
la comunidad.

Avelina, tras graduarse del colegio, también asumió un rol de liderazgo dentro de su 
familia tras el fallecimiento de su hermana mayor, Valeria Calancha Llanos.

—Mi hermana mayor ha fallecido. Entonces ahora yo estoy como mayor de todos mis 
hermanos.

La responsabilidad que se asumió fue como figura de apoyo para sus hermanos, quienes 
hoy ya han terminado sus estudios secundarios y se alistan para ingresar a la universidad, lo 
que es fundamental. Gran parte de ellos también estudiaron en el colegio Bolivia, mientras 
que los dos más jóvenes terminaron su educación inicial en el plantel Héroes de Octubre, 
ubicado, como dijimos, frente a la casa en la zona Julián Apaza II, centro educativo donde 
actualmente estudia la más joven de las futuras maestras, Kimberly.

Para la familia, llegar a la ciudad significó un cambio drástico en el modo de vida y la 
forma en que desenvolvían sus vidas durante esa etapa.

Figura 5: Bautizo de Jover Calancha Llanos, hijo de Justina y Rubén, en la 
iglesia del sector Lagunas de la ciudad de El Alto.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 2006).



111

—Al llegar a la ciudad de La Paz a trabajar, yo más que todo extrañaba, los primeros 
años, estar en el campo, ir a pastar, ir a la chacra. En cambio, acá como encerrada vivíamos, 
como encarcelada, digamos.

La llegada a la ciudad de La Paz para Casilda, por ejemplo, ocurrió a los 16 años, 
cuando comenzó a trabajar en una casa de familia en la zona Sur. Fue la madrina de bauti-
zo quien la acogió inicialmente en su casa de Munaypata de la ciudad de La Paz, llevándola 
los lunes a trabajar con la familia Palenque-Guzmán, según recuerda. Esta experiencia fue 
difícil para Casilda, especialmente porque no hablaba español y su único idioma era el 
quechua. 

—En eso he sufrido también. Qhichwa no más sabía al llegar aquí.

Sin embargo, hasta ese entonces el vínculo con la comunidad no se había perdido del 
todo. Cada mayo aprovechaba la temporada de cosecha para regresar y ayudar, extendiendo 
su estadía hasta junio. También visitaba en noviembre, durante el trasquilado de alpacas que 
coincidía con la festividad de Todos Santos. En esas épocas, la venta de lana permitía comprar 
insumos para estas celebraciones, mostrando que, incluso desde lejos, la vida seguía ligada al 
ciclo agrícola y ritual de su comunidad en Kaluyo.

—Llegamos después al sector Lagunas, donde mis papás. Porque este nuevo lugar era 
terrenito nomás [refiriéndose a su actual casa en la zona Julián Apaza II].

Figura 6: Justina Llanos Arias con los compañeros de escuela de sus hijos.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 2016).



112

Es importante hacer notar que el sector Lagunas, donde actualmente residen las maes-
tras, como muchos otros sectores en la ciudad de El Alto, muestra una característica particular 
en la organización espacial que lo ha notado Justina y su familia. De esta manera, la organiza-
ción y el nombramiento de las calles de esta zona responde a los orígenes provinciales de sus 
habitantes. Por ejemplo, cada calle lleva un nombre que refleja la procedencia de quienes se 
asentaron allí, creando un sentido de identidad compartida en medio del cambio.

—El espacio de acá se ha organizado de una manera o por los sectores de donde provie-
nen cada persona. Esta calle del lateral se llama Camacho, porque varios son de la provincia 
Camacho. Así varias calles del sector son así. Carabuco, Aroma, todas tienen alguien que son 
de esos sectores.

Esta forma de organización ofrece un atisbo de familiaridad en un entorno desconoci-
do. Si bien la vida en la ciudad implica dejar atrás tradiciones y prácticas comunitarias como 
el ayni, la minka, el pijcheo, el pastoreo o las ferias, la distribución por procedencia brinda la 
posibilidad de encontrarse con paisanos y reconstruir, en pequeña medida, la sensación de 
pertenencia que se ha dejado atrás en la comunidad.

Sin embargo, a pesar de estas conexiones simbólicas, la transición no fue sencilla. Las 
dinámicas urbanas impusieron un ritmo y estilo de vida muy diferentes, con desafíos como 
la ausencia de espacios comunes para la convivencia y el distanciamiento con la naturaleza y 
los animales que formaban parte integral de la rutina diaria. Así, el cambio fue sentido en el 
pastoreo de las alpacas y en las labores textiles y educativas. De igual manera, Rubén, siendo 
maestro kallawaya o veterinario, por ejemplo, se enfrentó también a bastantes cambios. 

Otro contraste cultural que impactó al llegar a la ciudad desde el ambiente de la comu-
nidad fue la forma de saludarse entre las personas.

—Allá, en el camino, donde sea te encuentras con alguien, [y] tienes que saludar. En 
cambio aquí, tanta gente había y me extrañaba, ¿cómo voy a saludar a tanta gente?

Existía un desconcierto ante la impersonalidad urbana. Se intentó mantener el hábito 
de saludar a todos como muestra de respeto, aunque “pronto comprendimos que ese gesto no 
era valorado de la misma manera en la ciudad”.

Ahora bien, Rubén Calancha Chura, esposo de Justina, padre de Avelina y abuelo de 
Kimberly, zurce, además, la memoria de su trajinar marcado por constantes desplazamientos, 
siempre ligados a las circunstancias familiares y de la comunidad y que nos ayuda a compren-
der más sobre la biografía de esta familia. Así, las primeras memorias sobre su comunidad 
siempre estarán vinculadas a la educación, a cuando él asistió al colegio.

—Yo he estado en Kaluyo cuatro años, en [el ciclo] básico. Luego me he ido un año a 
Charazani, de ahí como mi padre vivía me ha traído acá a La Paz. Aquí he estado primero de 
intermedio, segundo y tercero. Después falleció mi padre y he vuelto otra vez a la comunidad 
a cuidar y acompañar a mi madre. Entonces, como en Charazani no había colegio como se-
cundaria, no he terminado.

La ausencia de un colegio secundario en Charazani truncó temporalmente la educación 
formal, una realidad común para muchos jóvenes de comunidades rurales en ese entonces. 
Esta etapa inicial llevó a explorar distintos lugares en busca de posibilidades de continuar los 
estudios. En La Paz cursó primero, segundo y tercero de intermedio, pero la repentina muerte 



113

del padre lo obligó a volver a Kaluyo para acompañar a su madre y asumir responsabilidades 
en el hogar. Sin embargo, se encontró una segunda oportunidad en un programa de educa-
ción alternativa llamado Aynicusun. 

—Ahí he terminado bachiller, en Aynicusun. Eso ya no es como colegio formal todos 
los días, sino por semanas íbamos y nos daban tarea.

La figura del padre, Hilarión Calancha Llanos, fue central en la vida. Como maestro 
kallawaya, el padre viajaba a distintas regiones del país ejerciendo su labor tradicional de 
medicina.

—Mi papá viajaba como kallawaya; llegaba, me dejaba dinerito, me compraba cosas.

Durante sus estadías en La Paz, contó con el apoyo de la hermana mayor, Martha, quien 
entonces vivía en la ciudad. Martha, seis años mayor que Rubén, comerciaba frutas en zonas 
como la Garita de Lima, Cementerio y mercado Rodríguez, ya que en la década de 1970 El 
Alto era todavía un lugar poco poblado.

—En esa vez El Alto no había todavía. Había unas cuantas casas por la Ceja. Más que 
todo estaba mi hermana Martha por Garita de Lima, Cementerio, mercado Rodríguez. Des-
pués nomás aquí ya hemos empezado a vivir.

En Kaluyo, como indicamos, Rubén Calancha Chura desempeñaba un rol vital en la 
comunidad como técnico veterinario especializado en alpacas, llamas y ovejas, destacando la 
importancia de estas habilidades en su distrito y comunidades donde estos animales son fun-

Figura 7: Matrimonio celebrado en el distrito de Chari.
Fuente: Fotografía de Rubén Calancha Chura (aproximadamente en 2005).



114

damentales tanto para la economía como para la vida cotidiana. De esta manera, su labor no 
solo incluía el cuidado preventivo, sino también diversos procedimientos.

—Allá en Kaluyo yo últimamente estaba trabajando como veterinario de alpacas. Hacía 
inyecciones, vitaminas, todo de la alpaca. Para ello me he capacitado, no a nivel profesional, 
sino como técnico medio. Entonces, iba a donde los vecinos a poner inyecciones, a castrar.

Sin embargo, al migrar a la ciudad, este conocimiento perdió el impacto y la importan-
cia que suponía en las comunidades, y por lo tanto un desafío para encontrar “pega” (Albó, 
Sandoval y Greaves, 2016 [1982]).

—Aquí ya no hay pues alpacas, ya no me sirve eso. Nada.

La ausencia de animales de pastoreo en la vida urbana le obligó a buscar nuevas for-
mas de sostenerse. Fue entonces cuando recurrió a otra habilidad adquirida en la comuni-
dad: el tejido.

Rubén, junto a su hija mayor Valeria (†), habían aprendido el arte de tejer con maqui-
naria en Kaluyo gracias a un proyecto llamado VALE, que promovía el desarrollo de habili-
dades técnicas en la región.

—Allá en la comunidad es donde hemos aprendido con un proyecto llamado VALE. 
Con eso hemos aprendido. Eso me ha ayudado aquí a trabajar.

Figura 8: Promoción de ocho estudiantes del proyecto Aynicusun. De pie y de izquierda a derecha: Benedicto Callancho, 
del sector de Franz Tamayo; Feliciano Paty, sector Niño Corín; Rupertino Yapu, de Lachuani; un señor apellidado Albarra-
cín; Stanilas Guilles, responsable del proyecto; la esposa del señor Albarracín; Rubén Calancha Chura, sector Chari; Rufino 
Quispe, ya fallecido a la fecha y Quintín Yapu de Lachuani. Sentados (de izquierda a derecha): Alipio Cuila, sector Amarete; 
Elías Mamani; Lidia Paty, sector Niño Corín; Roberto Llanos, tío de Casilda y Luis Yanahuaya, sector Curva.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1994).



115

Sin embargo, no debemos pasar por alto todo el arte de tejer aprendido previamente 
por la familia y la comunidad, ya que, como ya se mencionó, en Chari, Chacarapi y Kaluyo, 
los hombres también dominaban este arte.

Ahora bien, el tejido de chompas se ha convertido en la principal actividad laboral en 
El Alto. Así, se ha transformado una tradición comunitaria en una herramienta de adaptación 
a las demandas de la ciudad y las formas de obtener el sustento para la familia.

—Más que todo, el tejido de la chompa [...] es lo que hago. Con eso ya no más he se-
guido, porque ya no tenía otro trabajo.

En ese sentido, en la transición a la vida urbana, se ha mantenido viva la tradición textil 
que comenzó en la comunidad de Kaluyo, y que fue heredada de generación en generación, 
adaptándola a las necesidades que el espacio urbano demanda. Para ello, y por la migración a la 
ciudad vendiendo sus alpacas que les daban acceso a la fibra para su labor textil, se ha recurrido 
a la compra de lana procesada, que antes se adquiría a través de la Compañía de Productos de 
Camélidos Sociedad Anónima (COPROCA S.A.), una organización que agrupaba a alpaqueros 
de la región de las provincias Franz Tamayo, Aroma y Bautista Saavedra, entre otras.

—Así comprábamos en conos las lanas para las chompas. Comprábamos de COPROCA; 
ya están teñidos, procesados, era una organización donde algunos son alpaqueros, pero no hay 
nadie de Chari.

La elaboración de las chompas se produce en el taller familiar ubicado en el segundo 
piso de la casa. Está equipado con maquinaria especializada, comprada con el dinero de la fa-

Figura 9: Promoción de Rubén Calancha Chura como técnico en veterinario. Imagen tomada 
en el área protegida Apolobamaba (cercanías de Pelechuco, provincia Franz Tamayo).
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 1999).



Figura 10: Rubén Calancha Chura en su taller de chompas en su domicilio de la ciudad de El Alto.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).





118

milia y apoyo de los proyectos en los que lograron participar, y cuyo trabajo lo realizaba junto 
con Valeria Calancha Llanos (†).

—Yo hago chompas en estas máquinas. Con estos papeles perforados hago las figuras. 
Se llaman “tarjetas”. Yo los diseño, perforando uno por uno con esta perforadora.

El trabajo de diseño y confección es meticuloso y todo un arte, utilizando tres má-
quinas para diferentes etapas del proceso. Una de ellas es la doble, utilizada para los puños 
y pretinas, mientras que otras son más simples, dedicadas a la confección de una sola cara 
de la prenda, y una más se usa para la costura, llamada remalladora. La importancia de cada 
una de estas máquinas radica en su capacidad para transformar el material en prendas listas 
para la venta, proceso que se ha dominado ahora junto a la Avelina, quien también se ha 
involucrado en el taller.

Cada pieza de ropa que producen está detalladamente planificada en lo que se llama 
fichas técnicas:

—Estos son mis cuadernos donde se va diseñando las medidas y las partes que tiene 
cada prenda. Se llaman fichas técnicas. Tengo varios cuadernos, incluso de los que trabajaba 
mi hija. Aquí te dibujas por donde vas a empezar, cuánto es la manga, cuánto es la pretina de 
todo modelo, todo eso va en las fichas técnicas. Y hay una por cada talla, S, M y L. 

En cada ficha se anotan las especificaciones de cada prenda, desde las medidas de la 
manga hasta la pretina, pasando por el diseño del modelo y las tallas correspondientes (S, 
M y L). Las fichas permiten que todo el trabajo sea sistemático y organizado, asegurando la 
precisión en la confección de las prendas.

En 2017, además, se formalizó el emprendimiento con la creación de ARPAK, una 
empresa que reúne a 16 personas (14 mujeres y dos varones) de diversas familias residentes 
del distrito de Chari en la ciudad de El Alto.

—Antes tenía un emprendimiento solo, pero ahora continúo con ARPAK.

El aprendizaje en este camino fue fundamental.

—Junto a mi hija [Valeria], hemos pasado el taller del proyecto VALE, ahí hemos 
aprendido juntos más o menos en 2010.

Tanto él como Valeria participaron activamente en la capacitación que les permitió 
perfeccionar sus habilidades en el diseño y en la confección textil con maquinaria. Además, 
trabajaron con otras empresas que les enviaban las fichas técnicas, lo que les permitió am-
pliar su conocimiento sobre la producción. Ahora, estos conocimientos los ha enseñado a 
otros miembros de su familia, a Avelina y sus hermanos, y también a algunos de sus fami-
liares que forman parte de ARPAK. Este emprendimiento no solo es un proyecto familiar, 
sino también un espacio de unión para varios miembros de la comunidad de Chari que 
residen en El Alto. La iniciativa permite que la familia chareña, y a otras adheridas a la so-
ciedad, puedan tener en la producción de textiles, con los pallay de su cultura, una fuente 
de promoción de lo kallawaya y también un sustento económico para sus familias.

En la región de Chari se acostumbra la interpretación musical de la pifanada, pinkillada, 
moseñada y sobre todo el qhantu. Al respecto de este último, es importante señalar que uno 



119

de los tonos más representativos de él hasta la actualidad fue registrado en una grabación por 
primera vez en la comunidad de Chari. 

En 1965, en una de las varias incursiones de los esposos Louis y Ana Girault a la re-
gión de Charazani, se desplazaron hacia Chari, donde registraron un wayñu interpretado por 
una tropa de 20 músicos de esta comunidad. Inscrito por los esposos Girault con el nombre 
“Yaku kantu”6 (“Canción del agua”), este tono se popularizaría por el emenerrismo7 e iría 
adquiriendo diversas denominaciones con el transcurso del tiempo. Así, por ejemplo, sería 
conocido con el nombre de “Ama konkawaichu, Víctor Paz” (“No me olvides, Víctor Paz”). 
En 1966, de la mano del grupo Los Huaycheños, se presentaría la primera versión folklórica 
con letra de este tono bajo el nombre de “Agüita de putina” (Castelblanco, 2021).

6	 Solo después de 16 años esta grabación fue editada y publicada en un LP titulado Bolivia Panpipes (1981). Por otra parte, 
además de “Yaku kantu”, los esposos Girault grabaron otras tres piezas en la comunidad de Chari, bajo los siguientes tí-
tulos: “Tika Tika”, “Yuyarikuy Kantu” y “Kacharpaya Kantu”. Actualmente, los registros digitales de estas piezas de la co-
munidad de Chari, junto a otras realizadas por los esposos Girault, pueden ser consultadas en la página del Smithsonian 
Institution en su sección Smithsonian folk ways recording.

7	 El emenerrismo puede entenderse como la construcción de una hegemonía revolucionaria que, tras la Revolución de 
1952, reconfiguró el poder estatal boliviano mediante un discurso nacionalista que logró articular e integrar a la clase 
media, obreros y campesinos en torno al proyecto del Movimiento Nacionalista Revolucionario (MNR). Si bien este pro-
ceso implicó una democratización inicial a través del voto universal y reformas estructurales (nacionalización y reforma 
agraria), la forma de poder del MNR se caracterizó por la progresiva cooptación de los movimientos sociales dentro del 
aparato estatal, utilizando mecanismos de control y autoritarismo para consolidar un Estado centralizado y subordinar 
las demandas populares a la dirección política del partido.

Figura 11: Rubén Calancha Chura con otros residentes chareños preparados para 
interpretar moseñada en las instalaciones de radio San Gabriel de la ciudad de El Alto.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 2014).



120

—Nosotros somos también músicos. Allá en la comunidad todos éramos desde wawa, 
también. Aquí ya quiere perderse también eso.

En su caso, la práctica musical está vinculada, por un lado, al qhantu, una tradición 
musical de la región que tiene un carácter profundamente comunitario. El grupo de qhantu 
de los residentes chareños es conocido como wawqemasi, que se traduce como “entre herma-
nos”. Además, la palabra masi se pensó como un acrónimo de Músicos Autóctonos de Senti-
mientos Incomparables. Por otra parte, también participan con la interpretación de moseñada 
para algunos eventos en la ciudad de El Alto. Recientemente, Rubén, su hijo y sus sobrinos, 
crearon el grupo musical llamado Los hermanos Calancha y el marco musical de Kaluyo, una 
agrupación folklórica que usa el charango k’alampeador, la guitarra y voces.

—El 28 de diciembre tendremos nuestro primer contrato aquí por la zona. Para un 
matrimonio vamos a tocar. Estamos ensayando para eso ahora. Aunque antes ya habíamos 
tocado así nomás por mostrarnos en un evento también con residentes chareños. Les habrá 
gustado, así ahora nos han llamado.

Su incursión en la música ha llevado a los miembros de la familia Calancha Llanos a 
participar en la grabación de dos producciones musicales junto a otros residentes chareños. 
La primera de ellas se grabó aproximadamente en 2007, y se llama Los qhantus del Centro 
Cultural ASIPCMEX-Chari. Se trató de un trabajo de audio y video que recogía 11 temas, 
uno de ellos titulado “Mi recuerdo”, compuesto por Rubén Calancha Chura. El segundo y 
más reciente, aproximadamente de 2015, es el disco Pifanada del Centro Cultural Wawqemasi 
Chari. Músicos Autóctonos de Sentimiento Incomparable (MASI). En él participaron, además, 
Justina y Rubén.

El Centro de Residentes de Chari, según Spedding y Llanos (1999), tiene tres fundacio-
nes. La primera fue el 29 de mayo de 1970, fecha en la que identificaríamos que en la ciudad 
ya existía una fuerte presencia de migrantes chareños. Las siguientes serían en 1985 y 1993, 
que ya correspondería a momentos específicos del centro de residentes. El primer nombre de 
esta institución de ayuda a la comunidad fue Centro de Acción del Cantón Mariscal A. de 
Santa Cruz de Chari, el segundo Centro de Acción Cultural Chari y el tercero Centro de Ac-
ción Cultural Cantón Chari. Este fungiría no como un lugar de ayuda comunitaria y tampoco 
como un medio para conseguir empleo o vivienda en la ciudad. Empero, se menciona que 
en la década de 1980, por ejemplo, el Conjunto Kantus Nativos de Chari, junto al centro de 
residentes chareños, organizaban kermeses y fiestas para recaudar fondos para las escuelas de 
Chacarapi, Kaluyo y Chari. 

De esta manera, los que están en El Alto, provenientes de Chari, se reúnen aún regular-
mente para mantener viva estas prácticas de ayuda y confraternización.

—Somos solo de Chari en el grupo, de los que estamos en la ciudad. Nos reunimos 
hartos, unos veinte o quince, que viven más lejos pero igual nos reunimos.

—Todos los comunarios que están en El Alto se conocen.

Estas reuniones se producen en ocasiones de festividades, invitaciones o actividades 
colectivas. Las reuniones más frecuentes tienen un carácter festivo y deportivo. A pesar de la 
distancia, se organizan en grupos de entre 15 y 20 personas para cumplir con algunos contra-
tos de música que obtienen o para tocar cuando se reúnen los residentes de Chari en la ciudad 
de El Alto.



121

De esta manera, un aspecto destacado en sus reuniones es la incorporación de elemen-
tos textiles en algunos de sus instrumentos, lo que resalta una evidente interrelación.

—Más que todo ponemos textil para cargar al bombo. Y también usamos, ya sea el 
punchu y nuestras vestimentas tradicionales para los qhantus o nuestros tuquillos en el som-
brero para la pifanada.

Los músicos de la tropa deben ir a estas reuniones o contratos con el punhu, la ch’uspa y los 
tukillukuna en los sombreros. En ocasiones, los músicos también emplean otros tejidos para sus 
instrumentos, como es el caso de los bombos en los que usan las warak’akuna como sujetadores.

Una de las actividades más destacadas donde se reúnen todos los residentes chareños 
es la celebración de la festividad de la Cruz el 3 de mayo, que tenía lugar en Chari, pero que 
actualmente en la ciudad no celebran y más bien se reúnen para Semana Santa:

—Allá en el distrito de Chari se celebraba 3 mayo a la Cruz, ahí nos veíamos. Mientras 
aquí nos estamos reuniendo como fiesta deportiva en Semana Santa, todos los chareños re-
sidentes. Cada año nos reunimos con el evento. En diferentes canchas nos reunimos. El año 
pasado nos hemos reunido en la cancha Gran Poder camino a Laja.

Figura 12: Portada del disco Pifanada del Centro Cultural Wawaqemasi-Chari, vol. 1. Segunda fila, primero desde 
la izquierda: Rubén Calancha Chura; tercera fila (sentadas), primera desde la izquierda: Justina Llanos Arias.
Fuente: Fotografía Pifanada del Centro Cultural Wawaqemasi Chari (aproximadamente en 2015).



122

Además, la festividad del 3 de mayo a la Cruz era una tradición exclusiva de Chari, a 
diferencia de Kaluyo, que no tenía una fiesta patronal propia.

—Esa fiesta de[l] 3 de mayo solo se celebraba en Chari; [en] Kaluyo no teníamos fiesta 
patronal. Solo tenemos esas dos principales para autoridades en enero y otra para septiembre.

La otra actividad que reúne a los residentes en la ciudad es la llamada fiesta deportiva. 
Son campeonatos de fútbol que solían reunirse en la fiesta de San Juan en Cotapampa y tam-
bién en la ciudad de El Alto. Aunque Spedding y Llanos (1999) indican que hacia 1997 este 
tipo de celebraciones iban desapareciendo, la familia Calancha Llanos participó de una fiesta 
deportiva con residentes chareños en septiembre de este año, indicando que esta práctica aún 
se mantiene entre los residentes.

Las reuniones de los chareños no solo ocurren en El Alto, sino también en su tierra 
natal. Algunos residentes se trasladan a Chari, particularmente durante el aniversario de la 
Unidad Educativa Tupac Katari Kaluyo, en octubre. Además, aunque a veces los viajes in-
cluyen a toda la familia, este año, por ejemplo, viajaron solo algunos miembros de la familia.

—Hemos viajado a Chari en primera semana en octubre por el aniversario de la escue-
lita en Chari. Hemos viajado con mis hijos nomás.

Awaqipa: El t’arwa qhatu de la Feria 16 de Julio, El Alto/Los Altos

La movilidad entre los espacios rurales y urbanos no solo redefinió las dinámicas de producción, 
sino también la transmisión de las artes textiles. Los tejidos, antes destinados al uso cotidiano 
en la comunidad, ahora se integran a un mercado local, mientras las nuevas generaciones se 
enfrentan al reto de mantener vivos estos conocimientos textiles.

—Mi hija [Kimberly], aunque tiene menos tiempo, va a aprender bien. Porque esto no 
se olvida, siempre está con nosotros.

Las festividades, como la Fiesta de la Cruz o los eventos deportivos en El Alto, reve-
lan cómo la comunidad de residentes chareños adapta sus prácticas al contexto del urbano 
concentrado. Estas reuniones no solo refuerzan la identidad colectiva, sino que también 
actúan como espacios para la continuidad de sus tradiciones, ya sea a través de la música, 
los textiles o la transmisión oral de conocimientos. Estos fragmentos de [auto]biografías 
de Fortunata, Casilda, Justina, Avelina y Rubén, no solo narran el pasado, sino también 
nos llevan a reflexionar sobre la persistencia y resistencia de su arte textil, que las ha acom-
pañado desde su nacimiento en el ayllu originario Kaluyo hasta su establecimiento en la 
ciudad de El Alto. La migración, sus recuerdos y sus efectos son el cierre de esta biografía 
colectiva, aunque así como esta familia chareña ha migrado en busca de mejorar las posibi-
lidades de educación secundaria y superior para sus hijas y nietas, esta dinámica es común 
e histórica a varias familias.

De esta manera, Albó, Sandoval y Greaves (2016 [1981]), señalaron que, para 1976, el 
38% de la población de la ciudad de La Paz –que incluía para ese período la actual ciudad de 
El Alto–, eran habitantes que habían nacido en otras regiones. Es decir, que se encontraban 
recientemente, y principalmente, en las laderas de la ciudad o El Alto a manera de migrantes. 
Más todavía, el 64% de dichos inmigrantes provenían del propio departamento de La Paz. 
Es decir, de las áreas rurales, comunidades y pueblos del departamento. Del 64% de migran-
tes provenientes de las áreas rurales, el 24% estaba viviendo en El Alto en 1976, cifra que 



123

paulatinamente ha ido incrementando y, como lo hicieron Spedding y Llanos (1999), Albó, 
Sandoval y Greaves (2016 [1981]), han analizado el caso del distrito de Chari. Asimismo, esta 
migración se ha ido ampliando conforme a lo ocurrido por la oleada migratoria como efecto 
de la aplicación del Decreto 21060 hacia 1985, así como por la ampliación de la frontera 
urbana que en la actualidad está llevando a topar las manchas urbanas de los municipios de 
El Alto y Viacha, por ejemplo.

Aunque estos autores señalan que dichos migrantes eran principalmente del Altiplano 
y de habla predominante aymara, cabe mencionar que muchas de las regiones del departa-
mento de La Paz, como la provincia Muñecas o Bautista Saavedra, son de habla quechua. 
De esta manera, para el caso de las cabeceras de valle, predominantes de habla quechua, “la 
provincia Muñecas, Franz Tamayo y en menor grado Saavedra, han incrementado también su 
inmigración en los últimos años, la cual ya era fuerte desde antes” (Albó, Sandoval y Greaves, 
2016 [1981]: 216). Y es de estas regiones desde donde provienen nuestras maestras. Si bien 
sus abuelos o bisabuelos, en algunos casos, ya se encontraban en la ciudad trabajando como 
vendedores, trabajadoras del hogar o con otros trabajos temporales, esta familia chareña cerró 
su proceso de traslado definitivo a la ciudad en 2012, año que coincidía además con la gra-
duación del colegio de la maestra Avelina.

La migración hacia espacios urbanos ha estado marcada por procesos históricos y 
dinámicas sociales que conforman nuevas territorialidades. En el caso de la ciudad de 
El Alto, este espacio se ha estructurado durante los últimos cincuenta años como un 
territorio de conexión y doble residencia para numerosos comunarios provenientes del 
Altiplano y los valles del departamento. Este fenómeno destaca la relevancia de considerar 
los “puentes” entre las comunidades rurales y la ciudad como espacios clave para entender 
estas dinámicas.

Figura 13: Celebración en el distrito Chari. Al centro de la imagen e interpretando el charango, Rubén Calancha Chura.
Fuente: Fotografía de la familia Calancha Llanos (aproximadamente en 2001).



Figura 14: Tejedora kallawaya hilando, con rueca, en la región del municipio de Charazani.
Fuente: Ilustración de Karen Huayta Huanca (Karen con K) con base en una escena de 
Charazani, Bolivia 1977, un audiovisual de Charles Johannsen (2015).





126

Un ejemplo representativo de este vínculo se encuentra en el “sector laneros” o t’arwa 
qhatu de la Feria 16 de Julio en El Alto. Este espacio, activo desde 1972 bajo la Asociación 
25 de Agosto, constituye un punto neurálgico para la comercialización de fibras naturales 
como lana de oveja, alpaca y llama, además de productos derivados y herramientas para 
el tejido. Las comerciantes más antiguas, como Elena y Teodora, han desempeñado un 
papel crucial en la consolidación de este sector, que se ha mantenido por generaciones. A 
lo largo de los años, el sector lanero se ha diversificado y expandido, dividiéndose en los 
sectores A y B. 

El t’arwa qhatu se encuentra emplazado en la calle Fournier, particularmente entre 
las calles Eliodoro Nery y L. de la Vega, en la ciudad de El Alto. Este espacio configura un 
entorno dinámico donde convergen tres formas distintas de comercialización de lanas, fibras 
y productos derivados. En primer lugar, se encuentran las vendedoras organizadas en la Aso-
ciación 25 de Agosto, quienes disponen de puestos en la calle y representan el grupo con ma-
yor antigüedad en el sector. En segundo lugar, destacan las tiendas y galerías ubicadas en las 
viviendas que flanquean la calle Fournier, dedicadas principalmente a la venta de madejas de 
lana acrílica, aunque también incluyen fibras naturales como la alpaca y vicuña. Finalmente, 
un tercer grupo lo conforman mujeres que ocupan las aceras para ofrecer cantidades menores 
de fibras y productos de lana. Estas últimas suelen operar de manera independiente y, en los 
últimos años, han comenzado a expandirse hacia las calles aledañas, incrementando así la 
diversidad y alcance del t’arwa qhatu. Sin embargo…

—Antes éramos poquitos. Recién no más se ha llenado. Desde que empezaron a vender 
y ropa desde ahí.

Figura 15: Eimy Kimberly Calancha es hija de Avelina Calancha Llanos, nieta de Justina 
Llanos Arias y bisnieta de Fortunata Arias Layme. Nacida en la ciudad de El Alto, pero con 
raíces en Kaluyo, ha aprendido el arte textil kallawaya de todas ellas, sus maestras.
Fuente: Fotografía de Noemi Gonzales Cabrera (octubre de 2024).



127

—Puro lana era. Recién esas ropas han aparecido. Pura de estas lanas era, de oveja, de 
alpaca, de llama. Así era. Ahora ya estamos poquitos. Más antes pura lana era.

Entre las fundadoras del sector destacan figuras como Hilda Gutiérrez, Teodora Quen-
ta, Elena, Lidia, Petrona Ramírez Mamani, Paulina de Vallejos, entre otras. Estas mujeres, 
pioneras, desde hace más de cincuenta años, desempeñaron un papel crucial en la configura-
ción del t’arwa qhatu. Procedentes de comunidades rurales dedicadas a la crianza de caméli-
dos, aportaron sus conocimientos y prácticas tradicionales relacionadas con la producción y 
comercialización de fibras naturales.

Un caso emblemático es el de Ricarda Ichuta Marka y su hija, oriundas de la comuni-
dad de Tanacapa Huariscata, ubicada en la provincia Pacajes, cerca de la frontera con Chile, 
entre los hitos 15 y 16. En años anteriores, la familia combinaba actividades económicas 
complementarias: mientras el padre de Ricarda trabajaba como carnicero de llama, elaboran-
do charque para su venta en regiones como Caranavi y Alto Beni, las mujeres de la familia se 
encargaban de la crianza de los camélidos y la producción de fibras y tejidos.

—En el campo estaba mi mamá con el ganado. Y cuando tenía tiempo hacía también 
mantas de alpaca. Nosotros allá alpaca y llama tenemos. Y así mis papitos cómo caminaban, 
iban al campo, al Altiplano, al Oriente. Entonces, en la ciudad había una feria ahicitos de la 
Garita [una zona en la ciudad de La Paz]. Ahí vendían lanas en la calle [calle Tarapacá]. De 
ahí ya salimos a El Alto a comercializar, hace como unos treinta años o más.

—Desde mis siete añitos hacíamos todo eso. Ahora tengo 55 años y sigo con esto mis-
mo con la lana. E igual sigo haciendo charque. Tengo mi secadero de charque. Ahí tres seño-
ras me ayudaban de mi comunidad [Tanacapa Huariscata]. Yo entregaba hasta hace poco al 
subsidio. Pero ahora ya no. Porque se necesita triple capital. No te pagaban rápido, tres meses 
había que esperar.

Por otro lado, aquellas personas que no son productoras directas ni mantienen vínculos 
comunitarios, recurren a las ferias anuales en localidades rurales como Chuxñapampa, en las 
cercanías de Ayo Ayo, Viacha, Curaguara de Carangas o Santiago. Este es el caso de Teodora 
Mamani, quien participa en estas ferias para adquirir fibras y otros materiales. Estas instancias 
permiten a los comerciantes al detalle acceder a las fibras esenciales provenientes de comuni-
dades productoras, estableciendo una red de intercambio que conecta los mercados rurales 
con las dinámicas de la Feria 16 de Julio, entretejiendo así las relaciones entre ambos espacios 
por medio de las fibras.

—Nosotros comprábamos, agarrábamos de tambo. Hay ferias anuales, de ahí comprá-
bamos. En el sector Santiago había feria anual, de ahí yo compraba camino a Charaña, lado 
frontera. De ese lado, cuando hay ferias grandes, así vamos.

—Comprábamos antes por arroba, pero ahora ya no hay, por libra nomás o sino así con 
cuero mismo.

En los últimos años se ha observado una tendencia en varias comunidades rurales a pre-
ferir la venta de fibras a intermediarios peruanos, quienes ofrecen precios más competitivos en 
comparación con los mercados locales. Un ejemplo de ello es Miriam, originaria de la provincia 
José Manuel Pando, de las comunidades de Cusupaya y Jawirja Suazo. Al igual que su abuela 
Petrona, una de las fundadoras del sector, Miriam continúa produciendo fibras de llama que son 
comercializadas en su puesto que heredó desde su abuela Petrona en el t’arwa qhatu.



128

En décadas anteriores, empresas como el Comité Boliviano de Fomento Lanero 
(COMBOFLA), el Instituto Nacional de Fomento Lanero (INFOL) o COPROCA S.A., 
desempeñaron un papel importante al ofrecer precios justos para la adquisición de fibras. 
Sin embargo, también se desarrollaron otras alternativas como Bonanza, Agrosur o Altifiber 
–aunque sus políticas de compra eran percibidas como “muy selectivas” por los productores.

—Por ejemplo, de la fibra que ofrecemos ahí, digamos dónde está el cuello, las patitas, 
esos bordes no lo pesan, nos dan un precio sí, pero no pesan. Lo que sí pesa es lo del centro, 
del cuerpo, siempre. Pero así ya no conviene, pues.

En los últimos años, el sector lanero también ha diversificado su oferta, incorporando la 
venta de indumentaria para autoridades comunarias, como punchu, ch’uspa, sombreros y bas-
tones de mando, respondiendo a una creciente demanda desde 2009. Este fenómeno refuerza 
la centralidad de la Feria 16 de Julio como un espacio no solo comercial, sino también sim-
bólico, donde convergen las lógicas modernas de economía urbana con lo que Rojas (2016) 
denomina como “lógica imaginario-visceral”.

Así, la Feria 16 de Julio, que comenzó en la década de 1950 como un mercado 
campesino y periurbano, ha evolucionado hacia un espacio emblemático de la identidad 
y economía alteña. Su consolidación en la década de 1980 como un espacio de territo-
rialización social ha permitido agrupar a diversos sectores comerciales, siendo el t’arwa 
qhatu un ejemplo de la interacción entre prácticas económicas, conocimientos ancestrales 
y dinámicas urbanas contemporáneas.8

Este libro, Awaspa kawsax kayku. Maestras del textil Kaluyo-kallawaya, ha sido un viaje 
profundo hacia las memorias y vivencias de Fortunata, Casilda, Justina, Rubén y Avelina, 
quienes, a través de esta [auto]biografía, han ofrecido un panorama rico y detallado sobre su 
vida como maestras del textil kallawaya. Sus historias nos han mostrado una conexión con la 
comunidad, las tradiciones y sobre todo las memorias que las han acompañado a lo largo de 
los años.

La narrativa entrelaza los recuerdos de las ceremonias rituales, como las realizadas en 
Chari, Chacarapi y Chullpapata, en las que las comunidades se reúnen para pedir por la 
protección de las personas y la abundancia en la agricultura. Por otro lado, las prácticas co-
tidianas, como el cuidado de las alpacas, reflejan la sabiduría y conocimiento en la crianza y 
manejo de los recursos naturales. Las maestras plasmaron con detalle cómo las familias prote-
gían a las crías recién nacidas del frío, las envolvían con inkhuñakuna e incluso les confeccio-
naban pañales especiales. Estas estrategias, aprendidas de generaciones pasadas, destacan una 
cosmopraxis que se vincula con una profunda sensibilidad hacia los animales y el entorno, ya 
que todo se vincula con la crianza mutua. Sin embargo, de igual forma, se aborda la llegada 
de proyectos externos que replanteaban esta crianza con sus animales y que introdujeron va-
cunas y vitaminas. También, como era de suponer, trajeron nuevos desafíos sanitarios, como 
parásitos que afectan la calidad de la fibra y la salud de los animales.

En las historias de todas ellas, el tejido emerge como un eje central de la vida comunita-
ria y personal. Desde niñas, aprendieron a tejer los primeros watukuna del chumpi y a domi-
nar con el tiempo las complejas técnicas del pallay, que convierten los textiles en transmisoras 

8	 Para un estudio especializado sobre formas de ocupación del espacio en zonas de la ciudad de El Alto se puede consultar 
Funciones mixtas, complejidad en el uso de suelo urbano en la Ceja de El Alto (2023), libro coordinado por Vania Calle 
Quispe y Valeria Peredo Rodríguez.



129

de historias, identidades y significados. La elaboración de la llijlla, wincha y otros textiles no 
solo fue un conocimiento transmitido por madres, abuelas y bisabuelas, sino también un rito 
de paso que marcaba la transición hacia la adultez y la asunción de responsabilidades dentro 
de la comunidad.

Los relatos sobre los matrimonios en la comunidad son igualmente reveladores. Justina 
narra con detalle los tres días de celebración, en los que los novios y las familias agradecen y 
comparten con sus vecinos a través de comidas tradicionales, música, danzas y rituales que se 
rastrean desde sus abuelos. Las wayunkakuna, las ramadas y las comidas son algunos de los 
elementos que articulan estas memorias.

Por otro lado, las transiciones hacia la vida urbana, narradas por las voces de todas las 
maestras, añaden una capa de complejidad al relato. Casilda, al llegar a la ciudad a trabajar en 
casas de familias en La Paz, describe la soledad y el sentimiento de encierro que contrastaban 
con lo que habían vivido por generaciones en su comunidad. Finalmente, este libro pone de 
manifiesto tensiones, mostrando cómo las comunidades trajinan entre las demandas del urba-
no concentrado y su arte textil. En un mundo que a menudo se mueve hacia la homogeneiza-
ción cultural, las historias de todas ellas nos recuerdan el valor de las memorias y los recuerdos, 
de la importancia de escuchar y aprender de quienes, como ellas, guardan el conocimiento 
de sus ancestros. Este libro, como una llijlla bien tejida, entrelaza hilos de memoria y urde 
sus voces en un telar narrativo para contar la crianza mutua, la enseñanza, la resistencia y el 
conocimiento que resguardan como grandes maestras de nuestras raíces.

Chumpita awaspan 
Vidaita pasacuchcani 

Marita awaspan 
Vidaita pasacuchcani

[…] Tejiendo faja 
Mi vida yo paso 

Tejiendo bolsa 
Paso mi vida 

(Oblitas, 1963: 443).





II. AWASPA KAWSAX KAYKU
CATÁLOGO DE BIENES CULTURALES

Pedro Aliaga Mollinedo
Justina Llanos Arias
Avelina Calancha Llanos
Casilda Llanos Arias
Rubén Calancha Chura



CATÁLOGO 1
ALLPAQA WILLMA (QH.), 
ALLPACHU T’ARWA (AY.), FIBRA 
DE ALPACA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

132



133

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra de camélido, allpaqa 
willma (“fibra de alpaca”) de color café 
natural. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos. 

Descripción: Allpaqa willma (“fibra de al-
paca”) es la materia prima para la elabora-
ción textil. La pieza está conformada por 
la fibra de color café natural sobre qara 
(“cuero”) animal. Esta pieza no ha atrave-
sado el proceso de esquilado del cuero, por 
lo que la fibra no ha sido preparada, lim-
piada o tesada para ser hilada y torcelada. 

Repaisajización: “Al momento de migrar 
a la ciudad, vendimos nuestros animales, 
nuestras alpacas. Entonces, así mismo he-
mos traído esta lana en su cuero mismo. Allá 
sabíamos trasquilar a las alpacas en Todo 
Santos, porque luego vendíamos esa lana en 
las ferias para comprar también lo que se ne-
cesitaba para esas épocas”.



CATÁLOGO 2 
Q’AYTU MURUQ’U (QH.), 
CH’ANKHA MURUQ’U (AY.), 
OVILLOS DE FIBRA (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

134



135

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo, 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Allpaqa willma (“fibra de 
alpaca”) de colores naturales. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos. 

Descripción: Q’aytu muruq’u (“ovillo”) de 
allpaqa willma (“fibra de alpaca”) de colores 
naturales: café oscuro, café medio, café claro, 
blanco, gris claro, gris oscuro y negro. Estas 
piezas se encuentran ya hiladas, torceladas y 
preparadas para allwina (“urdido”) en telar. 

Repaisajización: “Estos ovillos son de al-
paca, los colores mismos son del animalito, 
hay otros que son teñidos con tintes natura-
les como con la coca, cochinilla. Estos ovi-
llos preparamos después de hilar con la pu-
chhkha [‘rueca para hilar’]. Una vez hilado, 
para torcelar lo ponemos con ganchito cerca 
del hombro [izquierdo] y desde ahí jalamos 
para torcelar con la k’anthina [‘rueca para 
torcelar’]”.



CATÁLOGO 3
Q’AYTU MURUQ’U (QH.), 
CH’ANKHA MURUQ’U (AY.), 
OVILLOS DE FIBRA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

136



137

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo, 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Allpaqa willma (“fibra de 
alpaca”) teñida con pigmentos naturales. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos. 

Descripción: Q’aytu muruq’u (“ovillo”) de 
allpaqa willma (“fibra de alpaca”) teñida con 
pigmentos naturales: blanco, gris claro, ne-
gro, café, azul, guindo, rojo, naranja, ama-
rillo y verde. Estas piezas se encuentran ya 
hiladas, torceladas y preparadas para allwina 
(“urdido”) en telar.

Repaisajización: “La lana es de alpaca teñi-
da con colores naturales. Aquí nosotros aún 
seguimos tiñendo. Utilizamos tula, coca, co-
chinilla. De la tula, por ejemplo, es un verde 
un poquito más claro, de la coca es otro ver-
de más oscuro y de la cochinilla sale más de 
veinticinco colores de rojo. Usamos con mi 
familia a veces limón, si no ponemos limón 
se puede desteñir, no puede agarrar bien. 
También ponemos la qullpa, eso ponemos 
para que no se destiña”.



CATÁLOGO 4 
Q’AYTU MURUQ’U (QH.), 
CH’ANKHA MURUQ’U (AY.), 
OVILLOS DE FIBRA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

138



139

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Allpaqa willma (“fibra de 
alpaca”) teñida con pigmentos artificiales. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos. 

Descripción: Q’aytu muruq’u (“ovillo”) 
de allpaqa willma (“fibra de alpaca”) te-
ñida con pigmentos sintéticos: blanco, 
plomo, negro, azul, celeste, rosado, rojo, 
naranja, amarillo y verde. Estas piezas se 
encuentran ya hiladas, torceladas y pre-
paradas para allwina (“urdido”) en telar. 

Repaisajización: “Ahora ya compramos 
también lanas con tintes que ya no son na-
turales. De la feria [Feria 16 de Julio] hay 
veces que compramos, pero más antes de 
otros lugares, también. Así comprábamos 
en conos las lanas para las chompas […] 
de COPROCA [Compañía de Productos 
de Camélidos Sociedad Anónima], ya están 
teñidos, procesados. Era una organización 
donde algunos son alpaqueros”.



CATÁLOGO 5 
TUQURAKUNA (QH.), 
INSTRUMENTOS PARA MONTAJE 
DE TELAR (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

140



141

Objeto ID: Sin código. 
Filiación Cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/quichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Awana tuqurakuna. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción y dimensiones: Instrumentos 
para montaje de awana (“telar horizontal”). 
Tres awana k’aspi (largo: 96 cm; largo: 91 
cm; largo: 84 cm); tres tuqurus (largo: 102 
cm; largo: 98 cm; largo: 81 cm); un awaskaspi 
para cama y poncho (largo: 124 cm); tres 
luka (largo: 95 cm; ancho: 2.5 cm; largo: 
83 cm; ancho: 3.5 cm; largo: 77 cm; an-
cho: 1.5 cm); un illawa ayjata (largo: 90 cm; 
largo: 83 cm); un pini ajchi (largo: 67 cm). 

Repaisajización: “Existe una narración que 
recordamos sobre el tejido. Para iniciar el ur-
dido del telar se preparará un pedido o ritual 
a capa ch’iqha, a quien se pide para que el te-
jido avance, que las lanas no se acaben, que 
salga rápido. Mi abuelita sabe hablar sobre 
eso. A eso se le pide pues para que el telar 
se avance, que le ayude en todas las figuras, 
que se haga bien. Con hoja de coca, mien-
tras urdimos y pedimos, se va poniendo en 
el telar”.



CATÁLOGO 6 
AWANA (QH.), SAWU (AY.), 
TELAR HORIZONTAL (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta. 

142



143

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Awana k’aspi, chiwisqaña, 
tuquru, luka, illawa ayjata y pini ajchi. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos. 

Descripción: Awana (“telar horizontal”), a 
veces llamado “de cuatro estacas”, pues se 
sostiene al suelo con cuatro de ellas. Está 
montado con awana k’aspi, chiwisqaña, 
tuquru, luka, illawa ayjata y pini ajchi. Esta 
pieza se halla dispuesta con hilos de ur-
dimbre acrílico y cuenta con una parte de 
inicio que proyecta un kapachu con cinco 
pallay (“banda de figuras”). Todos los pallay 
son flanqueados con listas angostas de co-
lor en contraste-multicolor-combinado 
por listas. Los espacios de la pampa son, en 
unos casos, de color rojo y, en otros, azul. 

Repaisajización: “Pasteando hay que tejer. 
Entonces, mientras las alpacas saben estar 
pastando, [nosotros] sabíamos usar el telar 
en el suelo y ahí durante el día tejiendo sa-
bemos estar. Ahora aquí ya en nuestras casas 
nomás tejemos; nos reunimos entre ARPAK 
[Asociación Regional de Productoras de Ar-
tesanía Kallawaya] en la casa de Justina para 
hacer los bordes de las manillas […] porque 
aquí se encuentra la maquinaria”.



CATÁLOGO 7
KHAULLA (QH.), 
WICH’UÑA (QH. Y AY.), 
BATIDOR PARA TEXTILES PEQUEÑOS (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

144



145

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo, 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Madera chima. 
Dimensiones: Largo: 21 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La khaulla es un instru-
mento empleado para el tejido. Es de ma-
dera. Se la utiliza en el proceso de crea-
ción de tejidos pequeños, como chumpi, 
wincha o tukillu. En la actualidad es em-
pleada por las maestras en la elaboración 
de manillas, aretes, cinturones y otros. 

Repaisajización: “Antes con eso sabemos 
ayudarnos para el tejido de las winchakuna, 
por ejemplo. Pero ahora, desde que hemos 
creado ARPAK, usamos más que todo para 
elaborar las manillas, aretes y cinturones. Es 
para textiles pequeños. Entonces, con lo que 
hacemos ahora, para vender nos sirve, pues”.



Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

CATÁLOGO 8
PUCHHKHA (QH.), 
QAPU (AY.), 
RUECA PARA HILAR (ESP.)

146



147

Objeto ID: Sin código.
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Eje-kanti tisi está hecho 
de madera; tortera-phillillu también se 
encuentra construida de madera. 
Dimensiones: Largo: 27 cm;
diámetro: 4 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Phuchhkha (“rueca para hilar”) 
pequeña con phillillu (“tortera”) de madera. 
En la etapa del trabajo con fibra y luego de los 
procesos de esquilado, limpieza, descerdado 
y escarmenado, la phuchhkha (“rueca para 
hilar”), es usada para el hilado de la fibra, 
para la obtención de q’aytu (“fibra hilada”). 

Repaisajización: “Con la phuchhkha (‘rue-
ca para hilar’) sabemos estar hilando mien-
tras pasteábamos a las alpacas. Hay veces que 
usábamos con platillo de cerámica para que 
gire mejor para el hilado. Dependiendo del 
tamaño, sabemos usar para hilar o torcelar; 
ese llamamos k’anthina. El hilado es directo 
desde la lana misma, y torcelar es cuando ya 
has hilado. Ahora aquí ya no usamos mucho 
porque compramos los hilos ya procesados. 
Kimberly sabe usar poco, pero como ya no 
nos ve a nosotras, entonces ya se está olvi-
dando”.



CATÁLOGO 9 
K’ANTHINA (QH.), 
QAPU (AY.), 
RUECA PARA TORCELAR (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

148



149

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Eje-kanti tisi está hecho 
de madera; tortera-phillillu también se 
encuentra construida de madera. 
Dimensiones: Largo: 37 cm;
diámetro: 5 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: K’anthina (“rueca para tor-
celar”) mediana con phillillu (“tortera”) 
de madera. En la etapa del trabajo con fi-
bra y luego de los procesos de esquilado, 
limpieza, descerdado, escarmenado e hi-
lado, la k’anthina es usada para el torcela-
do de la fibra una vez que esta fue hilada. 

Repaisajización: “Con la puchhkha sabemos 
estar hilando mientras pasteábamos a las al-
pacas. Hay veces que usábamos con platillo 
de cerámica para que gire mejor para el hila-
do. Dependiendo del tamaño sabemos usar 
para hilar o torcelar, ese llamamos k’anthina. 
El hilado es directo desde la lana misma, y 
torcelar es cuando ya has hilado. Ahora aquí 
ya no usamos mucho porque compramos 
los hilos ya procesados. Kimberly sabe usar 
poco pero, como ya no nos ve a nosotras, 
entonces ya se está olvidando”.



CATÁLOGO 10
SIKHANA YARWI (QH.), JISKHAÑ 
YAWRI (AY.), SELECCIONADOR
DE URDIMBRE (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

150



151

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Hierro. 
Dimensiones: Largo: 30 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Sikhana yarwi (“selecciona-
dor de urdimbre”) de metal. Es un instru-
mento usado para seleccionar los hilos de la 
urdimbre. Un hilo natural de alpaca, cuyo 
color rojo se logró con pigmentos natura-
les, está sujetado en uno de los extremos. 

Repaisajización: “Para ir seleccionando los 
hilos del telar usamos primero la sikhana 
yarwi, ahí debemos ir escogiendo un por 
uno para pasar luego el hilo que amarramos 
en su extremo, de un lado al otro. Luego, 
mientras vamos avanzando, le cambiamos 
por los yawris, hasta el más pequeño, para 
ir cerrando el tejido. Esos mismos yawris 
usamos también para hacer cosidos, riwetes 
y acabados. Antes habrán sido de madera, 
pero ya ahora es más práctico usar estos”.



CATÁLOGO 11 
SIKHANA YARWIKUNA (QH.), JISKHAÑ 
YAWRINAKA (AY.), SELECCIONADORES 
DE URDIMBRE (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

152



153

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Acero. 
Dimensiones: Largo: 17 cm;
largo: 10 cm; largo: 8 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos. 

Descripción: Sikhana yawrikuna (“seleccio-
nadores de urdimbre”) de tres tamaños ela-
borado en acero. Es un instrumento usado 
como seleccionador de urdimbre y para las 
terminaciones textiles, ya sea en el cosido de 
los bordes o ribetes, y también para las costu-
ras de unión de los componentes de un textil. 

Repaisajización: “Para ir seleccionando los 
hilos del telar usamos primero la sikhana 
yarwi. Ahí debemos ir seleccionando uno 
por uno para pasar luego el hilo que ama-
rramos en sus extremos, de un lado al otro. 
Luego, mientras vamos avanzando, le cam-
biamos por los yawris hasta el más peque-
ño para ir cerrando el tejido. Esos mismos 
yawris usamos también para hacer cosidos, 
riwetes y acabados. Antes habrán sido de 
madera, pero ya ahora es más práctico usar 
estos”.



CATÁLOGO 12
WICH’UÑA (QH. Y AY.), 
BATIDOR (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

154



155

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Hueso de allpaqa. 
Dimensiones: Largo: 21 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Este wich’uña (“batidor”) 
mediano es un seleccionador y pren-
sador elaborado de hueso de allpaqa. 
Posee una punta afilada usada para 
trabajar telares con faz de urdimbre. 

Repaisajización: “De hueso de alpaca se 
hace, de llama no tanto porque no es tan 
duro. El de alpaca es siempre más duro, sino 
se rompería. Con eso vamos acompañando 
mientras tejemos, hacemos como empujar 
la lana mientras avanzamos. Sí, [es] como 
prensar la lana para que salga tupidito”.



CATÁLOGO 13 
WICH’UÑA (QH. Y AY.), 
BATIDOR (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

156



157

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Hueso de allpaqa. 
Dimensiones: Largo: 23 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Este wich’uña (“batidor”) me-
diano es un seleccionador y prensador ela-
borado de hueso de allpaqa. Posee una pun-
ta afilada usada para trabajar telares con faz 
de urdimbre.
Repaisajización: “De hueso de alpaca se 
hace, de llama no tanto porque no es tan 
duro. El de alpaca es siempre más duro, sino 
se rompería. Con eso vamos acompañando 
mientras tejemos, hacemos como empujar 
la lana mientras avanzamos. Sí, [es] como 
prensar la lana para que salga tupidito”.



CATÁLOGO 14
WASKHA (QH.), WISKA (AY.), 
SOGA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

158



159

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa. 
Dimensiones: Largo: 669 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos. 

Descripción: Waskha (“soga”) elaborada 
con fibra natural de allpaqa. Esta fabri-
cada con mismisqa watu, un instrumen-
to de hilado de soga empleada principal-
mente por los hombres en la comunidad. 

Repaisajización: “Con esto sabemos car-
gar los costales, a los animales. Igual que la 
p’uquna que poníamos a las alpacas en un 
extremo de la waskha, sabemos amarrar 
hilos de los colores según cada familia. De 
nosotros era tricolor: rojo, amarillo y verde. 
Así, en trabajos comunitarios, cuando sabe-
mos prestar nuestros costales y waskhakuna, 
luego para recoger eso nos sabe ayudar a re-
conocer de quiénes son”.



CATÁLOGO 15 
CHIWISQAÑA (QH.), 
WISKA (AY.), SOGA PARA TELAR (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

160



161

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa. 
Dimensiones: largo: 734 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Como parte de los elementos 
para el montaje del awana (“telar horizontal”). 
Chiwisqaña (“soga para telar”) está fabricada 
con fibra natural de allpaqa. Se halla elabo-
rada con mismisqa watu, un instrumento de 
hilado de waskha (“soga”), empleada princi-
palmente por los hombres en la comunidad. 

Repaisajización: “La chiwisqaña es como 
la waskha, pero más delgada, de unos cinco 
hilos se hace; en cambio, la waskha es has-
ta de siete hilos. La usamos para amarrar 
los palos del telar cuando armamos. Antes 
harto teníamos de eso, pero ahora, con las 
waskhakuna, también tenemos que armar el 
telar, hay veces”.



CATÁLOGO 16 
KAPACHU (QH. Y AY.), BOLSA 
GRANDE (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

162



163

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de alpaca. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho 35,5 
cm; largo: 30 cm (largo total; 60 cm);
watu: largo 123 cm; ancho; 3,8 cm. 
Propiedad: Familia Llanos Layme.

Descripción: Kapachu (“bolsa grande”) 
tiene forma rectangular. Pertenece al estilo 
Kaluyo-kallawaya. Está fabricada en fibra de 
alpaca. Este objeto consta de tres elementos 
principales: la pieza textil en sí, que hace a 
la estructura principal del kapachu se en-
cuentra plegada en sí misma por la mitad; 
el watu (“cordel”) con un pallay costurado y 
usado para ser colgado en el hombro; y tres 
p’uqunakuna (“borlas” o “aretes”) de lana de 
colores en contraste, a manera de ornamen-
to. En este objeto, el tejido principal está 
organizado de manera simétrica en torno 
al eje central. Se hacen presentes tres pallay 
flanqueados con listas angostas de colores 
en contraste. El espacio de la pampa es de 
color gris claro. Y los siray (“bordes unidos 
con costura”), son de color wari (“vicuña”). 
El awaqipa (“acabado”) de los bordes está 
elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “El kapachu es diferente 
a la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 17 
CH’USPA (QH.), WALLQIPU (AY.), 
BOLSA PEQUEÑA (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

164



165

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos naturales. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho 20,5 
cm; largo 25, 5 (largo total; 51 cm);
watu: ancho: 0,5 cm; largo: 109 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Ch’uspa (“bolsa pequeña”) 
de forma rectangular. Pertenece al estilo 
Kaluyo-kallawaya. Está fabricada con fibra 
natural de alpaca y teñida con pigmentos 
naturales. Este objeto consta de tres elemen-
tos principales: la pieza textil, que hace a la 
estructura principal de la ch’uspa, puede ser 
plegada por la mitad; el watu (“cordel”) está 
costurado a la prenda principal y es usado 
para ser puesto en el cuello; tiene también 
dos p’uqunakuna (“borlas” o “aretes”) de lana 
y de colores en contraste, esto a manera de 
ornamento. En este artículo, el tejido prin-
cipal está organizado de manera simétrica 
alrededor del eje central. Se hacen presentes 
dos pallay flanqueados con listas angostas de 
colores en contraste. El espacio de la pampa 
es rojo. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “El kapachu es diferente 
a la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 18
CH’USPA (QH.), WALLQIPU (AY.), 
BOLSA PEQUEÑA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

166



167

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de alpaca 
con pigmentos naturales, wallqha 
(“mostacillas”) y diez monedas. 
Dimensiones: Ancho: 23 cm; largo:
18 cm (largo total: 36 cm). 
Propiedad: Familia Chura Llanos.

Descripción: Ch’uspa (“bolsa pequeña”) 
de forma rectangular. Pertenece al estilo 
Kaluyo-kallawaya. Está fabricada con fibra 
natural de alpaca teñida con pigmentos na-
turales. Este objeto consta de tres elemen-
tos principales: la pieza textil que hace a la 
estructura principal de la ch’uspa puede ser 
plegada por la mitad. Tiene tres uña (“crías”) 
en cada pallay y cinco p’uqunakuna (“borlas” 
o “aretes”). Consta de conjuntos de monedas 
y wallqha (“mostacillas”) a manera de orna-
mento. En este artículo el tejido principal se 
encuentra organizado de manera simétrica 
alrededor del eje central. Se hacen presentes 
tres pallay flanqueados con listas angostas de 
colores en contraste. El espacio de la pampa 
es rojo. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “El kapachu es diferente 
a la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 19
KAPACHU (QH. Y AY.), BOLSA 
GRANDE (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: . Alejandra Perez Tinta.

168



169

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos artificiales; tres 
p’uquñakuna ‘borlas o aretes’ de lana 
acrílica. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho 34, 5 
cm; largo 27 cm (largo total 54 cm);
watu: largo 117 cm; ancho 3 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Kapachu (“bolsa grande”)
tiene forma rectangular. Pertenece al estilo 
Kaluyo-kallawaya. Está elaborada con fibra 
sintética. Este objeto consta de tres elemen-
tos principales: la pieza textil que hace de es-
tructura del kapachu, pudiendo ser plegada 
en sí misma por la mitad; el watu (“cordel”) 
con pallay está costurado al cuerpo princi-
pal para ser emplazado en el hombro; final-
mente, consta de tres p’uqunakuna (“borlas” 
o “aretes”) de lana acrílica y de colores en 
contraste, a manera de ornamento. En este 
artículo, el tejido principal se encuentra 
organizado de manera simétrica, en derre-
dor del eje central. Se hacen presentes tres 
pallay flanqueados con listas angostas de 
colores en contraste. El espacio de la pam-
pa es verde. Y los siray (“bordes unidos 
con costura”) son de color puka (“rojo”). 
El awaqipa (“acabado”) de los bordes está 
elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: El kapachu es diferente a 
la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 20 
KAPACHU (QH. Y AY.), 
BOLSA GRANDE (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

170



171

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos artificiales; tres 
p’uquñakuna (“borlas” o “aretes”) de lana 
acrílica. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 34 
cm; largo: 30 cm (largo total: 60 cm);
watu: largo: 101 cm; ancho: 3,5 cm. 
Propiedad: Familia Llanos Layme. 

Descripción: Kapachu (“bolsa grande”) 
tiene forma rectangular y de estilo Kalu-
yo-kallawaya. Se halla elaborada con fibra 
sintética. Este objeto consta de tres elemen-
tos principales: la pieza textil que hace a la 
estructura principal del kapachu y que puede 
plegarse en sí misma por la mitad; el watu 
(“cordel”) con pallay, que está costurado a 
la pieza principal para que el kapachu pueda 
ser colgado al hombro; y tres p’uqunakuna 
(“borlas” o “aretes”) de lana de colores en 
contraste a manera de ornamento. En esta 
pieza el tejido principal está organizado de 
manera simétrica en torno al eje central. Se 
hacen presentes tres pallay flanqueados con 
listas angostas de colores en contraste. El es-
pacio de la pampa es de color verde. Y los siray 
(“bordes unidos con costura”) son de color 
puka (“rojo”). El awaqipa (“acabado”) de los 
bordes está hecho con la técnica chichilla. 

Repaisajización: “El kapachu es diferente 
a la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 21
CH’USPA (QH.), 
WALLQIPU (AY.), 
BOLSA PEQUEÑA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

172



173

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos artificiales; wallqha 
(“mostacilla”); 15 monedas a manera 
p’uquñakuna (“borlas” o “aretes”). 
Dimensiones: ancho: 22 cm.; largo: 21 cm 
x 42 cm; watu: grosor: 1 cm. 
Propiedad: Familia Llanos Layme.

Descripción: Ch’uspa (“bolsa pequeña”) de 
forma cuadrada y de estilo Kaluyo-kallawa-
ya. Fue elaborada en fibra de alpaca. La pie-
za consta de cuatro elementos principales: la 
pieza textil, que hace a la estructura princi-
pal de la ch’uspa y que puede plegarse por la 
mitad; el watu (“cordel”) con sach’a pallay, 
costurada a la pieza principal para ser empla-
zada en el cuello; tres uña (“crías”) en cada 
pallay; y 15 conjuntos de wallqha (“mosta-
cilla”) con p’uquñakuna (“borlas” o “aretes”) 
de monedas a manera de ornamento. En esta 
pieza el tejido principal está organizado de 
manera simétrica en torno al eje central. Se 
hacen presentes tres pallay flanqueados con 
listas angostas de colores en contraste. El es-
pacio de la pampa es de color rojo. El awaqipa 
(“acabado”) de los bordes está elaborado a 
partir de la técnica chichilla con una línea 
de wallqha (“mostacilla”) blanca en la base. 

Repaisajización: “El kapachu es diferente 
a la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 22
CH´USPA (QH.), 
WALLQIPU (AY.), 
BOLSA PEQUEÑA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

174



175

Objeto ID: Sin código.
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos artificiales y wallqha 
(“mostacilla”). 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 20,5 
cm; largo: 23 cm (largo total: 46 cm);
watu: largo: 106 cm; ancho: 1 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Ch’uspa (“bolsa pequeña”) 
de forma rectangular de estilo Kaluyo-ka-
llawaya elaborada en fibra de alpaca. Esta 
artículo consta de tres elementos principa-
les: la pieza textil que hace a la estructura 
principal de la ch’uspa puede plegarse a la 
mitad; el watu (“cordel”) con sach’a pallay 
está costurada a la pieza principal para ser 
colgada el cuello; y tres uña (“crías”) en cada 
pallay con wallqha (“mostacilla”) a manera 
de ornamento. En esta pieza, el tejido prin-
cipal está organizado de manera simétrica 
alrededor del eje central. Se hacen presen-
tes tres pallay flanqueados con listas an-
gostas de colores en contraste. El espacio 
de la pampa es de color rojo. El awaqipa 
(“acabado”) de los bordes está elaborado a 
partir de la técnica chichilla con una línea 
de wallqha (“mostacilla”) blanca en la base. 

Repaisajización: “El kapachu es diferente 
a la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 23 
WALLQIPU (QH. y AY.), 
ALFORJA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

176



177

Objeto ID: Sin código. 
Filiación Cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos artificiales; seis 
p’uquñakuna (“borlas” o “aretes”) de lana 
acrílica. 
Dimensiones: ancho: 35,5 cm;
largo: 137,5 cm. 
Propiedad: Familia Chura Llanos.

Descripción: El wallqipu (“alforja”) es una 
bolsa para remedios de forma rectangular de 
estilo Kaluyo-kallawaya elaborada en fibra 
de allpaqa. La pieza consta de dos elemen-
tos principales: la pieza textil que hace a la 
estructura principal de la alforja plegada a la 
mitad; y seis p’uquñakuna (“borlas” o “are-
tes”) de lana acrílica en colores en contraste 
a manera de ornamento. En esta pieza, el 
tejido principal está organizado de manera 
simétrica alrededor del eje central. Se hacen 
presentes tres pallay: el central es kurti pallay 
flanqueado con sinp’asqa pallay; y los extre-
mos en grupos de figuras flanqueados con 
senta q’iwila pallay. A su vez, acompañados 
con listas angostas de colores en contraste. 
El espacio de la pampa es de color verde. 
El awaqipa (“acabado”) de los bordes está 
elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “En ahí mi esposo lleva 
sus medicamentos para vender. Ahora está 
en Cochabamba, ahí tenemos una tien-
da donde él va a vender. Allá hay hartos 
kallawayas. Qué será, varios van ahí porque 
la gente también compra. Mi esposo sabe 
preparar sus medicamentos, todo eso prepa-
ra con natural [...]. En el kapachu al hom-
bro se pone y con eso se camina. Ahora yo 
aquí también voy a vender medicamentos, a 
las ferias como El Tejar. Pero no hay mucha 
venta.



CATÁLOGO 24
WINCHA (QH., AY.), 
HUINCHA (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

178



179

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra sintética, wallqha 
(“mostacilla”) y cuatro monedas. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 10,8 
cm; largo 47 cm; largo de watu de extremo 
entrelazado: 55 cm; largo de watu de 
extremo recto: 58 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La wincha es una banda usa-
da por las mujeres kallawaya en la cabeza. 
El pallay principal está divido en dos espa-
cios de grupos de figuras, flanqueados con 
senta q’iwila pallay y acompañado en los 
extremos con sinp’asqa pallay. Los bordes 
cuentan con extensiones de trama con fle-
cadura de wallqha (“mostacilla”) en colores 
azul y amarillo. En un extremo de la wincha 
la terminación es recta y en el otro se tie-
ne una extensión de urdimbres agrupadas 
y entrelazadas. En los dos extremos, ade-
más, tiene adjunto el watu con k’ili pallay, 
que se bifurca a su vez en dos, concluyendo 
con una moneda a manera de ornamento. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 25 
WINCHA (QH. y AY.), 
HUINCHA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

180



181

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
con pigmentos naturales y wallqha 
(“mostacilla”). 
Dimensiones: Ancho; 7,9 cm;
largo: 53 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La wincha es una banda usada 
por las mujeres kallawaya en la cabeza. El 
pallay principal es kinra llawi, acompañado 
en los extremos con sinp’asqa pallay. Los bor-
des cuentan con extensiones de trama con 
flecadura de wallqha (“mostacilla”) en color 
blanco. En un extremo de la wincha la termi-
nación es recta y en el otro se tiene una exten-
sión de urdimbres agrupadas y entrelazadas. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 26
WINCHA (QH. y AY.), 
HUINCHA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

182



183

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
con pigmentos naturales y wallqha 
(“mostacilla”).
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 4,5 
cm; largo: 40 cm; largo de un watu de 
extremo entrelazado: 40 cm; largo de un 
watu de extremo recto: 50 cm. 
Propiedad: Familia Chura Llanos.

Descripción: La wincha es una banda usa-
da por las mujeres kallawaya en la cabeza. 
El pallay principal es arku llawi. Los bor-
des cuentan con extensiones de trama con 
flecadura de wallqha (“mostacilla”) en co-
lor verde. En un extremo de la wincha la 
terminación es recta y, en el otro, se tiene 
una extensión de urdimbres agrupadas 
y entrelazadas. En las dos puntas, ade-
más, tiene adjunto el watu con k’ili pallay. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 27 
CHUMPI (QH.), WAK’A (AY.), 
FAJA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

184



185

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra acrílica. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 7,5 
cm; largo: 73 cm; largo de um watu de 
extremo entrelazado: 77 cm; largo de un 
watu de extremo recto: 88 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La chumpi (“faja”) es un tex-
til de vestir que se emplaza a la altura de la 
cintura para formar, proteger y sostener el 
cuerpo. El pallay principal está divido en 
dos espacios, kinra llawi y grupo de figu-
ras, acompañado en los extremos con senta 
q’iwila pallay. En un extremo del chum-
pi, la terminación es recta y, en el otro, se 
tiene una extensión de urdimbres agrupa-
das y entrelazadas. En las dos puntas, ade-
más, tiene adjunto el watu con k’ili pallay. 
Repaisajización: “La faja antes por encima 
del axsu se usaba. Ahora, como ya usamos 
más que todo pollera, entonces para la cin-
tura seguimos usando, pero ya debajo de la 
chompa, digamos. Ya no encima. En Kaluyo 
hasta las alpacas saben tener chumpi. Cuan-
do nacen, una o dos semanas sabemos ama-
rrar con chumpi para que no mueran porque 
el frío [y] la lluvia puede enfermarles. En-
tonces como a wawa sabemos cuidar; hasta 
pañal de la inkuña tari sabemos hacer”.



CATÁLOGO 28
WINCHA (QH. y AY.), 
HUINCHA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

186



187

Objeto ID: Sin código. 
Filiación Cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
con pigmentos naturales y wallqha 
(“mostacilla”).
Dimensiones: Pieza principal: ancho 5,5 
cm; largo: 41 cm; largo de un watu de 
extremo entrelazado: 39 cm; largo de un 
watu de extremo recto: 40 cm. 
Propiedad: Familia Chura Llanos.

Descripción: La wincha es una banda usa-
da por las mujeres kallawaya en la cabeza. 
El pallay principal es divido en dos espa-
cios, arku llawi y grupo de figuras. Los 
bordes cuentan con extensiones de trama 
con flecadura de wallqha (“mostacilla”) en 
color blanco. En un extremo de la wincha 
la terminación es recta y, en el otro, se tie-
ne una extensión de urdimbres agrupadas 
y entrelazadas. En los dos extremos, ade-
más, tiene adjunto el watu con k’ili pallay. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 29 
CHUMPI (QH.), 
WAK’A (AY.), 
FAJA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

188



189

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
con pigmentos artificiales. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 11 
cm; largo: 96 cm; largo de un watu de 
extremo entrelazado: 5 cm; largo de un 
watu de extremo recto: 26 cm. 
Propiedad: Familia Chura Llanos.

Descripción: La chumpi (“faja”) es un tex-
til de vestir que se emplaza a la altura de la 
cintura para formar, proteger y sostener el 
cuerpo. El pallay principal está divido en dos 
espacios de grupos de figura. En un extre-
mo del chumpi la terminación es recta y en 
el otro se tiene una extensión de urdimbres 
agrupadas y entrelazadas. En el extremo recto 
tiene adjunto el watu con técnica chichilla. 

Repaisajización: “La faja antes por encima 
del axsu se usaba. Ahora, como ya usamos 
más que todo pollera, entonces para la cin-
tura seguimos usando, pero ya debajo de la 
chompa, digamos. Ya no encima. En Kalu-
yo, hasta las alpacas saben tener chumpi. 
Cuando nacen una o dos semanas sabemos 
amarrar con chumpi para que no mueran, 
porque el frío [y] la lluvia puede enfermar-
les. Entonces, como a wawa sabemos cuidar, 
hasta pañal de la inkuña tari sabemos hacer”.



CATÁLOGO 30 
LLIJLLA (QH.), AWAYU (AY.), 
AGUAYO (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

190



191

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra acrílica. 
Dimensiones: Uj khallu: ancho: 38,5 cm; 
largo: 71,5 cm; iskay khallu: ancho 38 cm; 
largo: 71,5 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Llijlla (“aguayo”) de forma 
rectangular de estilo Kaluyo-kallawaya ela-
borado en fibra acrílica. La pieza está con-
formada a partir de iskay khallu (“dos pie-
zas”) unidas en la parte central. La pieza 
completa está organizada de manera simé-
trica en torno al eje central. Se hacen pre-
sentes cuatro pallay flanqueados con listas 
angostas de colores en contraste y ocho uña 
(“crías”). El espacio de la pampa del khallu 
es de color verde. El siray (“bordes”) unidos 
con costura es de color azul en ambos extre-
mos. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica simple.  

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 31 
LLIJLLA (QH.), AWAYU (AY.), 
AGUAYO (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

192



193

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra acrílica. 
Dimensiones: Uj khallu: ancho 43 cm; 
largo: 82 cm; iskay khallu: ancho: 42.5 cm; 
largo: 81.5 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Llijlla (“aguayo”) de forma rec-
tangular de estilo Kaluyo-kallawaya elabora-
da en fibra de acrílica. La pieza está confor-
mada a partir de iskay khallu (“dos piezas”), 
unidas en la parte central. La pieza completa 
está organizada de manera simétrica en torno 
al eje central. Se hacen presentes seis pallay 
flanqueados con listas angostas de colores en 
contraste y seis uña (“crías”). El espacio de 
la pampa del khallu es de color fucsia. El si-
ray (“bordes unidos con costura”) es de color 
verde. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años ya llijlla empezamos a tejer. Mi 
primera llijlla yo como [a] mis 10 u 11 años 
he tejido. Allá en Kaluyo he tejido. Ese es el 
único que me he traído y aún guardo de allá. 
Ahora, con eso mi hijita ya usa también, hay 
veces, llijlla. Cuando ya se maneja bien el 
tejido se hace porque, como es más grande 
y tiene pallay de más jóvenes, no se puede 
hacer. Cuando alguien fallece, digamos de la 
familia, no podemos usar llijlla color rojo, 
porque vamos a quemar al alma, se dice. En-
tonces, llijlla y punchu de color vicuña, por 
ejemplo, usamos”.



CATÁLOGO 32
LLIJLLA (QH.), AWAYU (AY.), 
AGUAYO (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

194



195

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos naturales. 
Dimensiones: Uj khallu: ancho: 41 cm; 
largo: 80 cm; iskay khallu: ancho: 41,5 cm; 
largo: 79,5 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Llijlla (“aguayo”) de forma 
rectangular de estilo Kaluyo-kallawaya ela-
borado en fibra de alpaca. Este objeto está 
conformado a partir de iskay khallu (“dos 
piezas”) unidas en la parte central. Está or-
ganizada de manera simétrica en torno al eje 
central. Se hacen presentes cuatro kurti pallay 
flanqueados con listas angostas de colores, en 
contraste, y ocho uña (“crías”). El espacio de 
la pampa del khallu es de color verde. El siray 
(“bordes unidos con costura”) es de color 
guindo. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego, ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. Mi 
primera llijlla yo como [a] mis 10 u 11 años 
he tejido. Allá en Kaluyo he tejido. Ese es el 
único que me he traído y aún guardo de allá. 
Ahora, con eso mi hijita ya usa también, hay 
veces, llijlla. Cuando ya se maneja bien el 
tejido se hace porque, como es más grande 
y tiene pallay de más jóvenes, no se puede 
hacer. Cuando alguien fallece digamos de la 
familia, no podemos usar llijlla color rojo. 
Porque vamos a quemar al alma se dice. En-
tonces, llijlla y punchu de color vicuña, por 
ejemplo, usamos”.



CATÁLOGO 33
ISTALLA TARI (QH.), TARI (AY.), 
TEXTIL PARA COCA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

196



197

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa. 
Dimensiones: Ancho: 47 cm;
largo: 41,5 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La istalla tari es un textil uti-
lizado para llevar coca para el akullikuy. La 
pieza está organizada de manera simétrica en 
torno al eje central. La pampa, ubicada en 
el centro de esta pieza, es wari wari pampa; 
se encuentra flanqueada por una lista de co-
lores en contraste. La kunka, emplazada en 
ambos costados de la pieza, es de color café 
claro. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “Allá [en la comunidad]
utilizábamos punchu, sombrero. Utilizába-
mos la ch’uspa para [llevar] coquita, todo eso. 
[A] Cualquier lugar vas y estás con tu ch’uspa 
y puedes pijchar, pero aquí ya no; aquí ya no 
hay eso, porque aquí ya no hay gente. No 
hay comunario también con el que podemos 
pijchar”.



CATÁLOGO 34 
INKUÑA TARI (QH. y AY.), 
TEXTIL PARA FIAMBRE (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

198



199

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa. 
Dimensiones: Ancho: 44 cm;
largo: 58,5 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La inkuña tari es un textil 
utilizado para transportar fiambre. La pie-
za está organizada de manera simétrica en 
torno al eje central. La pampa ubicada en el 
centro de esta pieza es de color wari (“vi-
cuña”), flanqueada por lista de colores en 
contraste. La kunka, localizada en ambos 
costados de la pieza, es de color café claro. 
El awaqipa (“acabado”) de los bordes está 
elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “En la inkuña tari sabe-
mos llevar el fiambre, la comida. Cuando 
uno va a pastear horas tiene que estar ahí 
con las alpacas. Entonces, merienda había 
que llevarse porque allá arriba uno lejos está. 
Lo mismo para el colegio también sabemos 
llevar ahí nuestro fiambre. También tostado 
nos llevábamos para pasar el tiempo”.



CATÁLOGO 35
ISTALLA TARI (QH.), TARI (AY.), 
TEXTIL PARA COCA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

200



201

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos naturales. 
Dimensiones: Ancho: 54,5 cm;
largo: 53 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La istalla tari es un textil uti-
lizado para llevar coca para el akullikuy. La 
pieza está organizada de manera simétri-
ca en torno al eje central. La pampa, ubi-
cada en el centro de esta pieza, es de color 
verde y está flanqueada por dos pallay con 
grupos de figuras y por lista de colores, 
en contraste. La kunka emplazada en am-
bos costados de la pieza es de color rosa-
do. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica chiru. 

Repaisajización: “Allá [en la comunidad]
utilizábamos punchu, sombrero. Utilizába-
mos la ch’uspa para [llevar] coquita, todo eso. 
[A] Cualquier lugar vas y estás con tu ch’uspa 
y puedes pijchar, pero aquí ya no; aquí ya 
no hay eso porque aquí ya no hay gente. No 
hay comunario también con el que podemos 
pijchar”. 



CATÁLOGO 36 
QULLQI WAYAQA (QH. y AY.), 
BOLSA PARA DINERO (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

202



203

Objeto ID: Sin código. 
Filiación Cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra acrílica. 
Dimensiones: Ancho: 16,5 cm;
largo: 20,5 cm (largo total: 41 cm). 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La qullqi wayaqa es una bolsa 
usada para guardar y reproducir el dinero. 
La pieza está organizada de manera simétrica 
en torno al eje central. Se hace presente un 
pallay central de grupo de figuras flanqueado 
con listas angostas de colores en contraste. 
El espacio de la pampa es de color rojo. El si-
ray (“bordes unidos con costura”) es de color 
verde. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica chichilla. 

Repaisajización: “En la qullqi wayaqa guar-
damos el dinero, pues. Acompañamos con 
munachi o con imán. El imán es para atraer 
más platita. Así hasta la mitad llega el dinero 
y se dobla y guardamos en la ropa”.



CATÁLOGO 37 
WAYAQA (QH. y AY.), 
TALEGA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

204



205

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo / Chari / 
Kallawaya / Qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa. 
Dimensiones: Ancho: 50 cm; largo: 85 cm 
(largo total: 170 cm). 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: La wayaqa (“talega”) es un 
textil de forma rectangular alargada usado 
regularmente para el transporte de produc-
tos de la tierra. Este textil está compuesto 
por una pieza única plegada sobre sí mis-
ma a la mitad para formar una bolsa. La 
pieza está organizada de manera simétrica 
alrededor del eje central y se hacen pre-
sentes listas de color en la gama cromática 
derivada de los colores naturales de la fi-
bra de allpaqa. Los bordes están cosidos a 
yawri con técnica simple. Su diseño en la 
pampa es formado por bandas alargadas 
de tonos naturales de la fibra de allpaqa. 

Repaisajización: “Para llevar lo que pro-
ducíamos de vuelta a las estancias, sabemos 
llenar los costales. Antes también eso mismo 
se lo montaba a las propias alpacas o llamas 
amarrado con la waskha. Ahora ya no usa-
mos, ahí no más lo tenemos lo mismo que 
las waskhas”. 



CATÁLOGO 38 
PUNCHU (QH. y AY.), 
PONCHO (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

206



207

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos artificiales. 
Dimensiones: Ancho: 136 cm;
largo: 140 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: “Puka punchu de forma casi 
cuadrada de estilo Kaluyo-kallawaya, elabo-
rada en fibra de allpaqa teñida con pigmen-
tos artificiales. El punchu está conformado 
por dos partes simétricas unidas en la parte 
central con la técnica de cosido con yawri, 
dejando la abertura del cuello. El cuello y los 
bordes de la pieza cuentan con un acabado 
de textil tricolor cosido sobre el punchu. La 
composición de la pieza es simétrica alrede-
dor del eje central. Se pueden observar listas 
anchas de color rojo y agrupaciones de listas 
angostas de colores en contraste.

Repaisajización: “Ya no usábamos nuestra 
vestimenta porque ya nadie utiliza, nos mi-
ran y ya no, pues. Aquí ya así nomás debe-
mos vestirnos, sin punchu sin llijlla. Como 
todos, lo mismo los aymaras ya no usan 
cuando están acá, ni en sus mismas comuni-
dades. Claro igual los aymarás [sic] tienen su 
cultura, utilizan punchu [de] otro color, pero 
nadie puede ver con punchu, entonces no 
puede salir a la calle, a la feria, con punchu. 
Aquí ya es diferente, todas esas nuestras ves-
timenta ya no, solo para algunos momentos 
ya usamos. Solamente a veces en marchas, 
en desfiles, en esos momentos no más.



CATÁLOGO 39 
PUNCHU (QH. y AY.), 
PONCHO (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

208



209

Objeto ID: Sin código. 
Filiación cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de 
allpaqa teñida con pigmento artificial 
azul en los bordes. 
Dimensiones: Ancho: 150 cm; 
largo: 165 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Punchu de forma casi cua-
drada de estilo Kaluyo-kallawaya, elabora-
da en fibra de allpaqa en gama cromática 
derivada de los colores naturales de la fibra 
de camélido. El punchu está conformado 
por dos partes simétricas unidas en la parte 
central con la técnica de cosido con yawri, 
dejando la abertura del cuello. Los bordes 
de la pieza cuentan con un acabado con la 
técnica de riwete en color azul. Se hacen 
presentes agrupaciones de warta angostas 
en color azul a cada extremo del punchu. 

Repaisajización: “Ya no usábamos nuestra 
vestimenta porque ya nadie utiliza, nos mi-
ran y ya no, pues. Aquí ya así no más debe-
mos vestirnos, sin punchu, sin llijlla. Como 
todos, lo mismo los aymaras ya no usan 
cuando están acá, ni en sus mismas comu-
nidades. Claro, igual los aymarás [sic] tienen 
su cultura, utilizan punchu otro color, pero 
nadie puede ver con punchu, entonces no 
puede salir a la calle, a la feria, con punchu. 
Aquí ya es diferente, todas esas nuestra ves-
timenta, ya no, solo para algunos momentos 
ya usamos. Solamente a veces en marchas, 
en desfiles, en esos momentos no más.



CATÁLOGO 40
PUNCHU (QH. y AY.), 
PONCHO (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

210



211

Objeto ID: Sin código. 
Filiación Cultural: Kaluyo/Chari; 
kallawaya/qhichwa.
Procedencia: Ayllu originario de Kaluyo 
(comunidad Chari, municipio de 
Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz).
Época: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra natural de alpaca con 
pigmentos artificiales. 
Dimensiones: Ancho: 136 cm;
largo: 140 cm. 
Propiedad: Familia Calancha Llanos.

Descripción: Puka punchu de forma casi 
cuadrada y de estilo Kaluyo-kallawaya, ela-
borado en fibra de alpaca con pigmentos ar-
tificiales. El punchu está conformado por dos 
partes simétricas unidas en la parte central 
con la técnica de cosido con yawri, dejando 
la abertura del cuello. Los bordes de la pieza 
cuentan con acabado de textil tricolor cosido 
sobre el borde. La composición de la pieza es 
simétrica en torno al eje central. Se hacen pre-
sentes listas anchas de color rojo y agrupacio-
nes de listas angostas de colores en contraste. 

Repaisajización: “Ya no usábamos nuestra 
vestimenta porque ya nadie utiliza, nos mi-
ran y ya no, pues. Aquí ya así nomás debe-
mos vestirnos, sin punchu sin llijlla. Como 
todos, lo mismo los aymaras ya no usan 
cuando están acá, ni en sus mismas comuni-
dades. Claro, igual los aymarás [sic] tienen su 
cultura, utilizan punchu otro color, pero [a] 
nadie puedes ver con punchu. Entonces no 
puede salir a la calle, a la feria, con punchu. 
Aquí ya es diferente, todas esas nuestra ves-
timenta ya no, solo para algunos momentos 
ya usamos. Solamente a veces en marchas, 
en desfiles, en esos momentos nomás”.



CATÁLOGO 41
LLIJLLA (QH.), AWAYU (AY.), 
AGUAYO (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

212



213

Objeto ID: 1199. 
Filiación cultural: Kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Charazani 
(provincia Bautista Saavedra, departamento 
de La Paz). 
Período: 1900 a la actualidad.  
Materia prima: Fibra de oveja con
tintes artificiales. 
Dimensiones: Uj khallu: ancho: 43,7 cm; 
largo: 78 cm; iskay khallu: ancho: 40,5 cm; 
largo: 77,5 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Llijlla (“aguayo”) de forma 
casi cuadrada de estilo kallawaya elaborada 
en lana de ovino. La pieza está conformada 
a partir de iskay khallu (“dos piezas”) uni-
das en la parte central. La pieza completa 
está organizada alrededor al eje central. En 
el aguayo completo se hacen presentes siete 
pallay flanqueados con listas angostas de co-
lores en contraste y ocho uña (“crías”). En uj 
khallu se hacen presentes cuatro pallay, tres 
en kurti pallay y un grupo de figuras. En is-
kay khallu se hacen presentes tres pallay, dos 
en kurti pallay y un grupo de figuras. El es-
pacio de la pampa del khallu en toda la pieza 
es de color rojo. El siray (“bordes unidos con 
costura”) es de color rojo en ambos extre-
mos. El awaqipa (“acabado”) de los bordes 
está elaborado a partir de la técnica simple. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ochos años, ya llijlla empezamos a tejer. Mi 
primera llijlla yo como mis [a] 10 u 11 años 
he tejido. Allá en Kaluyo he tejido. Ese es el 
único que me he traído y aún guardo de allá. 
Ahora con eso mi hijita ya usa también, hay 
veces. Llijlla, cuando ya se maneja bien, el 
tejido se hace, porque como es más grande, 
y tiene pallay, de más jóvenes no se puede 
hacer. Cuando alguien fallece, digamos de la 
familia, no podemos usar llijlla color rojo, 
porque vamos a quemar al alma, se dice. En-
tonces, llijlla y punchu de color vicuña, por 
ejemplo, usamos”.



CATÁLOGO 42 
PUNCHU (QH.), PUNCHU (AY.), 
PONCHO (ES)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

214



215

Objeto ID: 77. 
Filiación cultural: Curva/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Curva (provincia 
Bautista Saavedra, departamento de La Paz). 
Período: Contemporáneo (1980 aprox.) 
Materia prima: Fibra de algodón teñida 
con pigmentos artificiales. 
Dimensiones: Ancho: 116 cm;
largo: 138 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Punchu de forma casi cuadra-
da elaborada en fibra de algodón y teñida con 
pigmentos artificiales. El punchu está con-
formado por dos partes simétricas unidas de 
manera horizontal con la técnica de cosido 
con yawri, dejando la abertura del cuello. Se 
hacen presentes seis pallay flanqueados con 
listas angostas de colores en contraste. El es-
pacio de la pampa del khallu es de color rojo. 
El awaqipa (“acabado”) de los bordes está 
elaborado a partir de la técnica simple y ter-
minado en chajcha (“flecos”) en color verde. 

Repaisajización: “Antes habrá debido ser 
así con el unku. Pero ahora ya no usamos, se 
ha perdido en la comunidad. Como te de-
cíamos, el punchu, llijlla y wincha ya en cier-
tas actividades nomás usamos, [este fenóme-
no ocurre] hasta en la comunidad misma. 
De mis papás, recuerdo incluso [que] ya no 
usaban pues unku sino con pantalón, camisa 
y sombrero, digamos; como esa fotografía en 
la que estamos con mis hermanas en la plaza 
Alonso de Mendoza, en la ciudad”.



CATÁLOGO 43 
UNKU (QH.), QHAWA (AY.), 
UNCO (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

216



217

Objeto ID: 19332. 
Filiación cultural: Inca/Amarete/qhichwa. 
Procedencia: provincia Bautista Saavedra 
(departamento de La Paz). 
Período: Horizonte Tardío, 1400 d. C. 
Materia prima: Fibra de allpaqa teñido con 
pigmentos naturales. 
Dimensiones: Ancho 74,5 cm;
largo 174 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Unku cerrado de color rojo y 
de forma rectangular. Es una túnica corta 
que cubría a los varones de los hombros a la 
rodilla. La construcción nace a partir de dos 
piezas emplazadas de manera vertical, plega-
das sobre sí misma a la mitad y unidas con 
costura, dejando una abertura para el cuello. 
Los ribetes en las aberturas del cuello y los 
brazos son de color amarillo. En la parte in-
ferior de la pieza el ribete se intercala entre 
otros de color amarillo y bicolor de café os-
curo y blanco.
 
Repaisajización: “Antes habrá debido ser 
así con el unku. Pero ahora ya no usamos, se 
ha perdido en la comunidad. Como te de-
cíamos, el punchu, llijlla y wincha ya en cier-
tas actividades nomás usamos, [este fenóme-
no ocurre] hasta en la comunidad misma. 
De mis papás, recuerdo incluso [que] ya no 
usaban pues unku sino con pantalón, camisa 
y sombrero, digamos; como esa fotografía en 
la que estamos con mis hermanas en la plaza 
Alonso de Mendoza, en la ciudad”.



CATÁLOGO 44
CHUMPI (QH.), WAK’A (AY), 
FAJA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

218



219

Objeto ID: 760. 
Filiación cultural: Curva/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Curva 
(provincia Bautista Saavedra, departamento 
de La Paz). 
Período: Republicano Tardío, 55 años 
atrás. 
Materia prima: Fibra de allpaqa teñida con 
pigmentos naturales y artificiales. 
Dimensiones: Largo: 179 cm;
ancho: 5,8 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La chumpi (“faja”) es un textil 
de vestir que se emplaza a la altura de la cin-
tura para formar, proteger y sostener el cuer-
po. La pieza está conformada por dos piezas 
unidas con costura simple y que presenta 
cuatro watu colgantes en el centro de la pieza. 
El pallay principal en ambas piezas presenta 
grupo de figuras acompañado en los extre-
mos con sinp’asqa pallay. En ambos extremos 
del chumpi, las terminaciones son una exten-
sión de urdimbres agrupadas y entrelazadas. 

Repaisajización: “La faja antes por encima 
del axsu se usaba. Ahora, como ya usamos 
más que todo pollera, entonces para la cin-
tura seguimos usando, pero ya debajo de la 
chompa, digamos, ya no encima. En Kaluyo 
hasta las alpacas saben tener chumpi. Cuando 
nacen, una o dos semanas sabemos amarrar 
con chumpi para que no mueran, porque el 
frío [y] la lluvia puede enfermarles. Enton-
ces, como a wawa sabemos cuidar, hasta pa-
ñal de la inkuña tari sabemos hacer”.



CATÁLOGO 45 
CHUMPI (QH.), WAK’A (AY.), 
FAJA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

220



221

Objeto ID: 1200. 
Filiación Cultural: Chajaya/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: provincia Bautista Saavedra 
(departamento de La Paz). 
Período: Contemporáneo. 
Materia prima: Fibra de camélido y ovino 
teñida con pigmentos naturales. 
Dimensiones: Ancho 5,4 cm;
largo 154 cm.
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La chumpi (“faja”) es un tex-
til de vestir que se emplaza a la altura de la 
cintura para formar, proteger y sostener el 
cuerpo. El pallay principal presenta un gru-
po de figuras. En un extremo del chumpi la 
terminación es recta y en el otro se tiene una 
extensión de urdimbres agrupadas y entre-
lazadas. Ambos bordes llevan terminación 
en tika en colores amarillo y azul, y están 
flanqueados por listas angostas de color rojo. 

Repaisajización: “La faja antes por encima 
del axsu se usaba. Ahora, como ya usamos 
más que todo pollera, entonces para la cin-
tura seguimos usando, pero ya debajo de la 
chompa, digamos, ya no encima. En Kaluyo 
hasta las alpacas saben tener chumpi. Cuando 
nacen, una o dos semanas sabemos amarrar 
con chumpi para que no mueran, porque el 
frío [y] la lluvia puede enfermarles. Enton-
ces, como a wawa sabemos cuidar, hasta pa-
ñal de la inkuña tari sabemos hacer”.



CATÁLOGO 46
CHUMPI (QH.), WAK’A (AY.), 
FAJA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

222



223

Objeto ID: 1395. 
Filiación cultural: Upinwaya/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Charazani 
(provincia Bautista Saavedra, departamento 
de La Paz). 
Período: Contemporánea. 
Materia prima: Fibra de camélido con 
tintes naturales y artificiales. 
Dimensiones: ancho: 6,4 cm;
largo: 87 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La chumpi (“faja”) es un textil 
de vestir que se emplaza a la altura de la cin-
tura para formar, proteger y sostener el cuer-
po. El pallay principal presenta dos espacios: 
el primero con un grupo de figuras y otro 
con kurti pallay. En un extremo del chumpi 
la terminación es recta y, en el otro, se tie-
ne una extensión de urdimbres agrupadas y 
entrelazadas. Ambos bordes llevan termina-
ción en tika en colores café claro y oscuro. 

Repaisajización: “La faja antes por encima 
del axsu se usaba. Ahora, como ya usamos 
más que todo pollera, entonces para la cin-
tura seguimos usando, pero ya debajo de la 
chompa, digamos, ya no encima. En Kaluyo 
hasta las alpacas saben tener chumpi. Cuando 
nacen, una o dos semanas sabemos amarrar 
con chumpi para que no mueran, porque el 
frío [y] la lluvia puede enfermarles. Enton-
ces, como a wawa sabemos cuidar, hasta pa-
ñal de la inkuña tari sabemos hacer”.



CATÁLOGO 47
CHUMPI (QH.), WAK’A (AY.), 
FAJA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

224



225

Objeto ID: 28848 
Filiación cultural: Chari/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Comunidad Chari 
(municipio de Charazani, provincia 
Bautista Saavedra, departamento de La 
Paz). 
Periodo: Contemporáneo. 
Materia prima: Fibra de camélido teñida 
con pigmentos naturales y artificiales. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 
6,5 cm; largo: 43 cm; largo del watu de 
extremo entrelazado: 44 cm; largo del watu 
de extremo recto: 42 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La chumpi (“faja”) es un tex-
til de vestir que se emplaza a la altura de la 
cintura para formar, proteger y sostener el 
cuerpo. El pallay principal está divido en dos 
espacios de grupos de figuras acompañados 
en los extremos con sinp’asqa pallay. En un 
extremo del chumpi, la terminación es recta 
y en el otro se tiene una extensión de ur-
dimbres agrupadas y entrelazadas. En ambos 
extremos tiene adjunto el watu con técnica 
chichilla.

Repaisajización: “La faja antes por encima 
del axsu se usaba. Ahora, como ya usamos 
más que todo pollera, entonces para la cin-
tura seguimos usando, pero ya debajo de la 
chompa, digamos, ya no encima. En Kaluyo 
hasta las alpacas saben tener chumpi. Cuando 
nacen una o dos semanas sabemos amarrar 
con chumpi para que no mueran, porque el 
frío [y] la lluvia puede enfermarles. Enton-
ces, como a wawa sabemos cuidar, hasta pa-
ñal de la inkuña tari sabemos hacer”.



CATÁLOGO 48
CHUMPI (QH.), WAK’A 
(AY.), FAJA (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

226



227

Objeto ID: 30188. 
Filiación cultural: Kallawaya/qhichwa. 
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra 
(departamento de La Paz). 
Período: No identificado. 
Materia prima: Fibra de camélido teñida 
con tintes naturales y artificiales. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 
6 cm; largo: 107 cm; largo de watu de 
extremo entrelazado: 41 cm; largo de watu 
de extremo recto: 32 cm.
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La chumpi (“faja”) es un textil 
de vestir que se emplaza a la altura de la cin-
tura para formar, proteger y sostener el cuer-
po. El pallay principal corresponde a kurti 
pallay. En un extremo del chumpi la termina-
ción es recta y, en el otro, se tiene una exten-
sión de urdimbres agrupadas y entrelazadas. 
En ambos extremos tiene adjunto el watu. 

Repaisajización: “La faja antes por encima 
del axsu se usaba. Ahora, como ya usamos 
más que todo pollera, entonces para la cin-
tura seguimos usando, pero ya debajo de la 
chompa, digamos, ya no encima. En Kaluyo 
hasta las alpacas saben tener chumpi. Cuando 
nacen, una o dos semanas sabemos amarrar 
con chumpi para que no mueran, porque el 
frío [y] la lluvia puede enfermarles. Enton-
ces, como a wawa sabemos cuidar, hasta pa-
ñal de la inkuña tari sabemos hacer”.



CATÁLOGO 49
WINCHA (QH. Y AY.), 
HUINCHA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

228



229

Objeto ID: 372. 
Filiación Cultural: Chari/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Comunidad Chari 
(municipio de Charazani, provincia 
Bautista Saavedra, departamento de La 
Paz). 
Período: Contemporáneo (1960). 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos naturales y wallqha 
(“mostacilla”). 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 
5 cm; largo: 41,5 cm; largo de watu de 
extremo entrelazado: 24 cm; largo de watu 
de extremo recto: 20 cm.
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La wincha es una banda usada 
por las mujeres kallawaya en la cabeza El pa-
llay principal está dividido en dos espacios: 
en uno presenta un grupo de figuras y en el 
otro kurti pallay. Los bordes cuentan con ex-
tensiones de trama con flecadura de wallqha 
(“mostacilla”) en colores traslúcidos, y tam-
bién blanco y dorado. En un extremo de la 
wincha la terminación es recta y, en el otro, 
se tiene una extensión de urdimbres agru-
padas y entrelazadas. En ambos extremos 
tiene adjunto el watu con técnica chichilla. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También, cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 50
WINCHA (QH. Y AY.), 
HUINCHA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

230



231

Objeto ID: 379. 
Filiación cultural: Chari/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Comunidad Chari 
(municipio de Charazani, provincia 
Bautista Saavedra, departamento de La 
Paz). 
Período: Contemporáneo (1980). 
Materia prima: Fibra natural de alpaca 
con pigmentos naturales y wallqha 
(“mostacilla”). 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 
6 cm; largo: 49,5 cm; largo de watu de 
extremo entrelazado: 47 cm; largo de watu 
de extremo recto: 45 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La wincha es una banda usada 
por las mujeres kallawaya en la cabeza. El 
pallay principal presenta grupo de figuras. 
Los bordes cuentan con extensiones de tra-
ma con flecadura de wallqha (“mostacilla”) 
en colores traslúcido y blanco. En un extre-
mo de la wincha la terminación es recta y, en 
el otro, se tiene una extensión de urdimbres 
agrupadas y entrelazadas. En ambos extremos 
tiene adjunto el watu en técnica chichilla. 

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También, cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 51 
WINCHA (QH. y AY.), 
HUINCHA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

232



233

Objeto ID: 19777. 
Filiación cultural: Chajaya-inca/kallawaya/ 
qhichwa. 
Procedencia: Provincia Bautista Saavedra 
(departamento de La Paz). 
Período: 1900 a la actualidad 
Materia prima: Fibra sintética teñida con 
tintes naturales y artificiales. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 
7,3 cm; largo: 45,5 cm; largo de watu de 
extremo entrelazado: 44,2 cm; largo de 
watu de extremo recto: 75,5 cm.
Repositorio: MUSEF.

Descripción: La wincha es una banda usada 
por las mujeres kallawaya en la cabeza. El pa-
llay principal es divido en tres espacios: en el 
centro está kurti pallay y, a ambos extremos, se 
halla un grupo de figuras. En un extremo de 
la wincha la terminación es recta y, en el otro, 
se tiene una extensión de urdimbres agrupa-
das y entrelazadas. En ambos extremos tiene 
adjunto el watu. En el watu de extremo rec-
to presenta en su extremo final una p’uquña 
(“borla” o “arete”) a manera de ornamento.  

Repaisajización: “Desde wawas aprende-
mos a tejer watu, primero. De ahí chumpi, 
tuquillu y wincha. Luego ya a los siete u 
ocho años, ya llijlla empezamos a tejer. La 
wincha usamos en la cabeza. También, cuan-
do alguien se casa, cuando alguien es auto-
ridad, los familiares, las vecinas, vienen a la 
casa del que va a ser autoridad, por ejemplo. 
Entonces, traen pues todas sus winchas y 
ponen en el cuello de quien será autoridad. 
Así a mi cuñado [Rubén], cuando ha pasado 
de [secretario de] relaciones, he ido a poner 
wincha. Claro, es como respeto para esos 
días que dura, pero después se debe devolver 
a quienes han dado, también”.



CATÁLOGO 52
WALLQIPI (QH. y AY.), 
ALFORJA (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

234



235

Objeto ID: 560. 
Filiación cultural: Chari/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia Comunidad Chari (municipio 
de Charazani, provincia Bautista Saavedra, 
departamento de La Paz). 
Período: Contemporáneo (1965). 
Materia prima: Fibra natural de alpaca 
con pigmentos naturales y artificiales, seis 
p’uquñakuna (“borlas” o “aretes”) de fibra 
de allpaqa. 
Dimensiones: Ancho: 33 cm;
largo: 143 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Wallqipu (“alforja”) es una 
bolsa para remedios de forma rectangular 
de estilo Chari-kallawaya elaborada en fibra 
de alpaca. La alforja consta de dos elemen-
tos principales: la pieza textil que hace a la 
estructura principal plegada en sus ambos 
extremos; y 12 p’uquñakuna (“borlas” o 
“aretes”) de lana en colores y en contraste, a 
manera de ornamento. En wallqipu el tejido 
principal está organizado de manera simétri-
ca en torno al eje central. Se hacen presentes 
tres pallay: el central es arku llawi y los extre-
mos se encuentran en grupos de figuras. A su 
vez, están flanqueados con listas angostas de 
colores en contraste. El espacio de la pampa 
es de color verde. El acabado de los bordes 
está elaborado a partir de técnica simple. 

Repaisajización: “En ahí mi esposo lleva sus 
medicamentos para vender. Ahora está en 
Cochabamba, ahí tenemos una tienda don-
de él va a vender. Allá hay hartos kallawayas. 
¡Qué será!, varios van ahí porque la gente 
también compra. Mi esposo sabe preparar 
sus medicamentos; todo eso prepara con 
[ingredientes] natural[es]. Antes del campo 
sabe recoger las plantas, digamos, pero ya 
también ahora hay gente que vende así todo 
lo que se necesita y de ahí compramos para 
hacer los medicamentos. En el kapachu al 
hombro se pone y con eso se camina. Ahora 
yo aquí también voy a vender medicamen-
tos, a las ferias como El Tejar. Pero no hay 
mucha venta”.



CATÁLOGO 53 
KAPACHU (QH.),
BOLSA GRANDE (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

236



237

Objeto ID: 374 
Filiación cultural: Chari/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Comunidad Chari 
(municipio de Charazani, provincia 
Bautista Saavedra, departamento de La 
Paz). 
Período: Contemporáneo. 
Materia prima: Fibra natural de allpaqa 
teñida con pigmentos naturales y 
artificiales. 
Dimensiones: Pieza principal: ancho: 39,3 
cm; largo 26 cm (largo total: 52 cm);
watu: largo: 117 cm; ancho: 1,2 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: El kapachu (“bolsa grande”) 
tiene una forma rectangular y es de estilo 
Chari-kallawaya. Está hecha con fibra na-
tural de allpaqa y consta de tres elementos 
principales: el objeto que hace a la estructu-
ra principal del kapachu puede plegarse por 
la mitad; el watu (“cordel”) está costurado 
a la pieza principal, para ser colgada en el 
hombro. Tiene, además, cinco uña (“crías”) 
en cada pallay. En el kapachu, el tejido prin-
cipal está organizado de manera simétrica 
en torno al eje central. Se observan cinco 
kurti pallay, cada uno de ellos enmarcado 
por franjas angostas de colores que contras-
tan. El espacio de la pampa es de color azul. 
El awaqipa (“acabado”) de los bordes está 
elaborado a partir de una técnica simple. 

Repaisajización: “El kapachu es diferente 
a la ch’uspa. Es más amplio, entra como un 
fólder de documentos, digamos, rectangu-
lar. Ahí se puede llevar diferentes cosas, los 
kallawayas también usan, pero también los 
comunarios. En cambio, la ch’uspa es más 
pequeña, para guardar coca usan. El kapachu 
va en el hombro, pero la ch’uspa en el cuello 
se lleva”.



CATÁLOGO 54
SIMIRU (QH.), 
SOMBRERO DE OVEJA (ESP.) 

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

238



239

Objeto ID: 27694. 
Filiación cultural: Charazani/kallawaya/ 
qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Charazani 
(provincia Bautista Saavedra, departamento 
de La Paz). 
Período: Contemporáneo (2012). 
Materia prima: Fieltro de oveja, cintas 
sintéticas, fibra sintética. 
Dimensiones: Circunferencia de la 
copa: 59 cm; alto de la copa: 11,5 cm; 
circunferencia del ala: 98 cm.
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Simiru (“sombrero”) moldea-
do en fieltro de oveja. El color de la pieza es 
blanco y con los bordes de la circunferencia 
elaboradas con fibra sintética de color ver-
de. Presenta, además, un tuquillu tricolor de 
cintas sintéticas a manera de ornamento.



CATÁLOGO 55 
PULLIRA (QH. y AY.),
POLLERA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

240



241

Objeto ID: 1198 
Filiación cultural: Charazani/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Charazani 
(provincia Bautista Saavedra, departamento 
de La Paz). 
Período: Contemporáneo (2012). 
Materia prima: Fibra de camélido, lana 
sintética teñida con pigmentos artificiales. 
Dimensiones: Ancho de bastas: 1,5 cm; 
largo de la estructura: 65 cm;
cintura: 67 cm.
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Pullira tejida de tamaño me-
diano, elaborado con fibra de camélido y 
lana sintética. La estructura de la pullira tie-
ne una pieza estructural costurada a un cos-
tado. En el extremo superior presenta bastas 
con un ancho de 1,5 cm. Presenta pallay del-
gados y pallay anchos con kurti pallay, to-
dos ellos flanqueados con listas angostas de 
colores en contraste. La parte que se ajusta 
a la cintura está fruncida con pretina de al-
godón. La sección inferior presenta un aca-
bado tipo tubular simple.



CATÁLOGO 56
KALSUNA (QH.), PANTALUNA (AY.), 
PANTALÓN (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

242



243

Objeto ID: 27687. 
Filiación cultural: Charazani/kallawaya /
qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Charazani 
(provincia Bautista Saavedra, departamento 
de La Paz). 
Período: Contemporáneo (2012). 
Materia prima: Bayeta de fibra lana de 
oveja. 
Dimensiones: Ancho de cintura: 44,5 cm; 
largo: 97 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Este kalsuna es un comple-
mento al empleo del punchu por parte de 
los hombres de la comunidad. Esta pieza se 
encuentra elaborada con bayeta de fibra de 
lana de oveja. Se encuentra compuesto por 
un componente estructural con adjuntos de 
pretina en la cintura y bota pie al final de 
cada extremo.



CATÁLOGO 57
ALMILLA MASCULINA (QH. y 
AY.), CAMISA (ESP.)

Archivo MUSEF.
Fotografías: Alejandra Perez Tinta.

244



245

Objeto ID: 27689. 
Filiación cultural: Charazani/kallawaya/
qhichwa. 
Procedencia: Municipio de Charazani 
(provincia Bautista Saavedra, departamento 
de La Paz). 
Periodo: Contemporáneo (2012). 
Materia prima: Bayeta de fibra lana de 
oveja. 
Dimensiones: Ancho con mangas: 148 cm; 
ancho de torso: 55 cm; alto: 68 cm. 
Repositorio: MUSEF.

Descripción: Esta almilla masculina acom-
paña el uso del punchu y kasuna por los 
hombres en la comunidad. Se encuentra ela-
borada con bayeta de fibra de lana de oveja 
de corte y confección a máquina manual. 
Esta pieza es abierta con pie de cuello y con 
bolsa en pico en el lado izquierdo. Tiene ale-
tilla, ojal y dobladillo bajo costurado en la 
parte central de la pieza, además de mangas 
largas y puños con aletilla.



246

Bibliografía

ADELSON, Laurie y Arthur TRACHT.
1983. Aymara Weavings: Ceremonial Textiles of Colonial and Nineteenth Century Bolivia. Smithsonian 
Books. Washington D. C, EE. UU.

AGUILO, Federico.
1987. Uru y puquina. IESE-Portales. Cochabamba, Bolivia.

AGUILO, Federico.
1991. Diccionario kallawaya. MUSEF. La Paz, Bolivia.

ALBÓ, Xavier.
1989. “Introducción”. Kallawaya: El idioma secreto de los Incas. Diccionario: 13-20. UNICEF, OPS, 
OMS. La Paz, Bolivia.

ALBÓ, Xavier, Godofredo SANDOVAL y Tomás GREAVES.
2016 (1981). “Chukiyawu: la cara aymara de La Paz. I: el paso a la ciudad”. Xavier Albó: Obras se-
lectas. IV: 1979-1987: 169-276. Fundación Xavier Albó-Centro de Investigación y Promoción del 
Campesinado. La Paz, Bolivia.

ALBÓ, Xavier, Godofredo SANDOVAL y Tomás GREAVES.
2016 (1983). “Chukiyawu: la cara aymara de La Paz. I: cabalgando entre dos mundos”. Xavier Albó: 
Obras selectas. IV: 1979-1987: 429-588. Fundación Xavier Albó-Centro de Investigación y Promo-
ción del Campesinado. La Paz, Bolivia.
2016 (1982). “Chukiyawu: la cara aymara de La Paz. I: una odisea, buscar ́ pega´”. Xavier Albó: Obras 
selectas. IV: 1979-1987: 277-428. Fundación Xavier Albó-Centro de Investigación y Promoción del 
Campesinado. La Paz, Bolivia.

ALCONINI, Sonia.
2008. “La ocupación inka en Charazani. Arqueología de poder y reocupación de espacios sagrados”. 
En: Vigésima Primera Reunión Anual de Etnología. Tomo I: 59-62. MUSEF. La Paz, Bolivia.

ALCONINI, Sonia.
2013. “El territorio kallawaya y el taller alfarero de Milliraya: Evaluación de la producción, distribu-
ción e intercambio interregional de la cerámica inka provincial”. En: Chungara, Revista de antropolo-
gía chilena, vol. 45, núm. 2: 277-292. Arica, Chile.

ALDERMAN, Jonathan.
2016. The path to ethnogenesis and autonomy: Kallawaya-consciousness in Plurinational Bolivia. Tesis de 
Doctorado. Universidad de St. Andrews. Escocia, Inglaterra.

ALVAREZ Quinteros et al.
2022. “Ch’aqwananchiq: Sentipensares sobre la crianza mutua y sus desafíos con la academia”. Uyway 
-uywaña: Crianza mutua para la vida: 27-46. MUSEF. La Paz, Bolivia.

ALVAREZ Quinteros, Patricia.
2024. “Dejándonos criar por mama uma, yaku, unu, i.Catálogo de bienes culturales”. Mama yakux 
kawsan. La vida del agua. Unu, yaku, uma, i: 235-493. MUSEF. La Paz, Bolivia.

APAZA Quispe, Brígida.
2015. Diseño de un sistema de gestión para el control de calidad en la empresa COPROCA S.A. Proyecto 
de grado. Carrera de Ingeniería Industrial. Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

ARIAS Idalgo, José Antonio y Bernardo Ambrosio MARCHAN.
1987 (1800). “Memorial dirigido al Sr. Oidor Protector General de Naturales. Buenos Aires, 3 de 
febrero de 1800”. En: Testimonio kallawaya del siglo XVIII (editado por Rolando Costa Arduz): 23-
28. Facultad de Medicina, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.



ARNOLD, Dennise y Elvira ESPEJO.
2013. El textil tridimensional. La naturaleza del tejido como objeto y como sujeto. Fundación Interame-
ricana, Fundación Xavier Albó, Instituto de Lengua y Cultura Aymara. La Paz, Bolivia.

ARUQUIPA Chino, Luis.
2024. “¿Vínculo o delimitación? Los kallawayas como mediadores entre el mundo andino y ama-
zónico, siglos XV-XVIII”. En: Historia, núm. 53: 89-111. Instituto de Investigaciones Históricas, 
carrera de Historia. La Paz, Bolivia.

BANKS, Marcus.
2010. Los datos visuales en investigación cualitativa. Traducción de C. Blanco Castellano y T. del Amo 
Martín. Ediciones Morata, S. L. Madrid, España.

BASTIEN, Joseph.
1996. La montaña del cóndor. HISBOL. La Paz, Bolivia.

BELL, Joshua.
2003. “Looking to see: reflections on visual repatriation in the Purari Delta, Gulf Province, Papua 
New Guinea”. En: Museums and Source Communities: A routledge reader (editado por L. Peers y A. 
Brown): 111-122. Routledge. Londres, Inglaterra.

BELTRÁN, Saavedra Fabián et al.
2014. “Estudio coproparasitario y ectoparasitario en alpacas (Vicugna pacos Linnaeus, 1758) de 
Apolobamba, con nuevos registros de Phthiraptera (Insecta) e Ixodidae (Acari), La Paz-Bolivia”. En: 
Journal of the Selva Andina Animal Science, vol. 1, núm. 2: 2-17. La Paz, Bolivia.

BERG, Hans Van Den.
1980 (¿?). Bibliografía Callawaya. Biblioteca Etnológica. Cochabamba, Bolivia.

CAPRILES, José. y Carlos REVILLA.
2006. “Ocupación Inka en la Región Kallawaya: Oralidad, Ethnohistoria y Arqueología de Camata, 
Bolivia”. En: Chungara, Revista de Antropología Chilena, vol. 38, núm. 2: 223-238. Arica, Chile.

CERECEDA, Verónica.
2010a. “John Murra y las talegas de Isluga”. En: Chungara, Revista de Antropología Chilena, vol. 42, 
núm. 1: 111-112. Arica, Chile.
2010b. “Semiología de los textiles andinos: las talegas de Isluga”. En: Chungara, Revista de Antropo-
logía Chilena, vol. 42, núm. 1: 181-198. Arica, Chile.

CHÁVEZ Quispe, Juan.
2010. Kallan kallan, un centro de interacción Yunga-kallawaya – Tiwanaku en los valles de Charaza-
ni-Curva durante el Horizonte Medio (ca. 500-1150 d.C.). Tesis de Licenciatura. Carrera de Arqueo-
logía. Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

CHÁVEZ, Quispe, Juan.
2015. “El enigma kallawaya. Historia, religión y territorio en los andes orientales septentrionales”. 
Religión, cultura e investigación para el desarrollo. Investigaciones, Diplomado-2da. versión. (compila-
do por Simone Dollinger, Román López y Ángel Eduardo). ISEAT-Brot für die Wel, UPIEB. La 
Paz, Bolivia.

CLIFFORD, James.
1999. Itinerarios transculturales. Gedisa. Barcelona, España.
1995. Dilemas de la cultura. Gedisa. Barcelona, España.

COLLAZOS, Isabel.
2024. “Comentarios a primera aproximación metodológica”. Manuscrito inédito. La Paz, Bolivia.

COPPIA Acuña, Sandra.
2001. La resolana del tiempo… El arte textil de la región kallawaya (departamento de La Paz, Bolivia): 
Aproximación al lenguaje estético-plástico de la llijlla. Tesis de maestría (mención en Teoría e Historia 
del Arte). Universidad de Chile. Santiago de Chile, Chile. 



248

CORDERO, Gregorio.
1967. “Valioso testimonio arqueológico en Niño Korin-Charasani”. En: Khana. Revista Municipal de 
Artes y Letras, vol. 1, núm. 38: 139-144. La Paz, Bolivia.

COSTA de la Torre, Arturo.
2009. Idelfonso de las Muñecas y los mártires de la republiqueta de Larecaja. Gobierno Autónomo Mu-
nicipal de La Paz. La Paz, Bolivia.

EDWARDS, Elizabeth.
2003. “Talking visual histories: introduction”. En: Museums and Source Communities: A routledge 
reader (editado por L. Peers y A. Brown): 83-99. Routledge. Londres, Inglaterra.

ESPEJO, Elvira y Salvador ARANO.
2022. “Criándonos con el museo. Sentipensar desde los mundos”. Uyway-uywaña: Crianza mutua 
para la vida (compilado por Patricia Alvarez Quinteros y Salvador Arano Romero): 17-26. MUSEF. 
La Paz, Bolivia.

Estado Plurinacional de Bolivia.
1977. Decreto Supremo N° 15138. Gaceta Oficial de Bolivia. La Paz, Bolivia.

Estado Plurinacional de Bolivia.
1989. Decreto Supremo N.º 22222. Gaceta Oficial de Bolivia. La Paz, Bolivia.

FERNÁNDEZ Juárez, Gerardo.
1997. Testimonio kallawaya: Medicina y ritual en los Andes de Bolivia. Abya-Yala. Quito, Ecuador.

FISCHER, Eva.
2023. “Kallawaya, Inc. –the making of Kallawaya (1532-2008): a historical, relational, and compa-
rative approach”. En: Estudios Atacameños, vol. 69: 1-39. Universidad Católica del Norte. San Pedro 
de Atacama, Chile.

FISCHER, Eva.
2024. “Tejido Kallawaya-folclor regional o reflejos de procesos de etnicización”. En: IX Jornadas In-
ternacionales de Textiles Precolombinos y Amerindianos / 9th International Conference on Pre-Columbian 
and Amerindian Textiles, Museo delle Culture, Milan, 2022: 479-492. Zea Books. Nebraska, EE. UU.

GANDOLFI Ottavianelli, Lucia.
2013. “Subalternidad e historia oral en Bolivia. El caso del Taller de Historia Oral Andina”. En: XIV 
Jornadas Interescuelas/Departamentos de Historia. Departamento de Historia de la Facultad de Filosofía 
y Letras. Universidad Nacional de Cuyo. Mendoza, Argentina.

GEFFROY, Yannick.
1990. “Family photographs: a visual heritage”. En: Visual Anthropology, vol. 3, núm. 4: 367-410.

GIRAULT, Louis.
1969. Catalogues du Musée de L´Homme. Textiles Boliviens. Región de Charazani. Muséum National 
D’Historie Naturelle. París, Francia.

GIRAULT, Louis.
1987. Kallawaya: curanderos itinerantes de los Andes. Investigación sobre prácticas medicinales y mágicas. 
UNICEF, OPS, OMS. La Paz, Bolivia.

GISBERT, Teresa et al.
1984. Espacio y tiempo en el mundo callahuaya. Instituto de Estudios Bolivianos-Faculta de Humani-
dades-Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

GISBERT, Teresa, Silvia ARZE y Martha CAJÍAS.
1984. “Los textiles de Charazani en su contexto histórico y cultural”. Espacio y tiempo en el mundo 
callahuaya (editado por Teresa Gisbert et al.): 73-114. Instituto de Estudios Bolivianos, Facultad de 
Humanidades, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.



249

GUAMÁN Poma de Ayala, Felipe.
1615. El Primer Nueva Corónica y Buen Gobierno (facsímil del manuscrito autógrafo). Biblioteca Real 
de Dinamarca. Copenhague, Dinamarca.

GUAMÁN Poma de Ayala, Felipe.
1980 (1615). El Primer Nueva Corónica y Buen Gobierno (edición crítica de John V. Murra y Rolena 
Adorno). Siglo XXI. México D. F., México.

HANNß, Katja.
2017. “The etymology of Kallawaya”. En: Journal of language Contact, vol. 10, núm. 2: 219-263. 
Leiden, Países Bajos.

HANSON, Michael.
2020. Los últimos pastores de Apolobamba. Impactos del cambio climático en las comunidades andinas del 
altiplano. Konrad Adenauer Stiftung, Plural. La Paz, Bolivia.

HILL, Jonathan y Tamara WASSERMAN
1980. Bolivian Indian Textiles: Traditional Designs and Costumes. Dover Publications. New York, 
EE. UU.

Instituto de Investigaciones Agropecuarias y de Recursos Naturales.
2018. Ruta del trigo. Validación de variedades de trigo biofortificado en valles interandinos del departa-
mento de La Paz. Universidad Mayor de San Andrés, Facultad de Agronomía. La Paz, Bolivia.

Instituto Nacional de Fomento Lanero.
1979. Boletín Informativo, núm. 3. INFOL. La Paz, Bolivia.

JOHANNSEN, Charles.
2015. Charazani, Bolivia 1977. Charazani, Bolivia. [YouTube]. 

JORDÁN, Waldo.
1994. Tejido e identidad. Estilo textil de la provincia Bautista Saavedra o estilo textil Kallawaya. Tesis de 
licenciatura. Carrera de Antropología. Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

KINGSTON, Deanna Paniataaq.
2003. “Remembering our namesakes: audience reactions to archival film of king island, Alaska”, En: 
Museums and Source Communities: A routledge reader (editado por L. Peers y A. Brown): 123-135. 
Routledge. Londres, Inglaterra.

LAUER, Wilhelm.
1984. “Acerca de la eco climatología de la región de Callahuaya”. Espacio y tiempo en el mundo 
callahuaya. (editado por Teresa Gisbert et al.): 9-34. Instituto de Estudios Bolivianos, Facultad de 
Humanidades, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

LLANOS, David.
1998. Diáspora comunal y sistema productivo altoandino: Una aproximación al impacto de la migra-
ción y Participación Popular en la organización social y productiva de la comunidad de Chari (Prov. 
Bautista Saavedra). Tesis de licenciatura. Carrera de Sociología. Universidad Mayor de San Andrés. 
La Paz, Bolivia.

LOZA, Carmen Beatriz.
2004. Kallawaya. Reconocimiento mundial de una ciencia de los Andes. FCBC, UNESCO, Viceminis-
terio de Cultura. La Paz, Bolivia.

MANKHE, Lothar.
1984. “Formas de adaptación en la agricultura indígena de la zona de los Callahuayas”. Espacio 
y tiempo en el mundo callahuaya (editado por Teresa Gisbert et al): 59-71. Instituto de Estudios 
Bolivianos-Faculta de Humanidades-Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.



250

MEDINA, Javier.
2023 (1984). “Mujer y resistencia comunaria: Historia y memoria”. Historia Oral Andina. Cuatro textos 
fundamentales (editado por Taller de Historia Oral Andina): 61-133. THOA, FES. La Paz, Bolivia.

MÚJICA, Richard y Freddy QUISPE Llanos.
2022. “Todo está: la producción está, la crianza está y estás tú¨. Aproximación a la convivencia mutua 
en la comunidad de Chari (provincia Bautista Saavedra, La Paz)”. Uyway-Uywaña: Crianza mutua 
para la vida (compilado por Patricia Alvarez y Salvador Arano): 67-78. MUSEF. La Paz, Bolivia.

Museo Nacional de Etnografía y Folklore.
2024. Mam yakux kawsan, la vida del agua. Unu, yaku, uma, i (compilado por Patricia Alvarez y 
Salvador Arano). MUSEF. La Paz, Bolivia.
2023. Samanan qamasap ist’añani. Sonoridades y espacios musicales (compilado por Salvador Arano y 
Richard Mújica). MUSEF. La Paz, Bolivia.
2022. Uyway-Uywaña: Crianza mutua para la vida (compilado por Patricia Alvarez y Salvador Ara-
no). MUSEF. La Paz, Bolivia.
2021. Expresiones. Lenguajes y poéticas (compilado por Milton Eyzaguirre y Juan Villanueva). MUSEF. 
La Paz, Bolivia.

OYARZO Varela, Cristina.
2022. “La escritura de la historia y la política: el Taller de Historia Andina (THOA) y Silvia Rivera 
Cusicanqui, 1983-1984”. En: Cuadernos de historia, núm. 57: 161-184. Departamento de Ciencias 
Históricas de la Universidad de Chile. Santiago de Chile, Chile. 

OBLITAS Poblete, Enrique.
1963. Cultura callawaya. Talleres Gráficos Bolivianos. La Paz, Bolivia.

RANABOLDO, Claudia.
1986. Los campesinos herbolarios kallawayas. SEMTA. La Paz, Bolivia.

RYDEN, Stig.
1957. Andean Excavations I. The Tiahuanaco Era East of Lake Titicaca. Museo Etnográfico de Suecia. 
Estocolmo, Suecia.

RIVERA Cusicanqui, Silvia.
1987. “El potencial epistemológico y teórico de la historia oral: de la lógica instrumental a la 
descolonización de la historia”. En: Temas Sociales, núm. 11: 49-64. IDIS, UMSA. La Paz, Bolivia.
1982. “Memoria colectiva y movimiento popular: notas para un debate”. En Bases. Expresiones del 
pensamiento marxista boliviano, núm. 1: 125-135. México D. F., México.
2024. “Hacia una práctica descolonizadora de la historia: una reflexión desde la epistemología y mé-
todo de la historia oral”. Conferencia magistral dictada en la Pontificia Universidad Católica del Perú 
(PUCP). Miércoles 8 de mayo de 2024. Lima, Perú. [web].

ROJAS, Piérola Ramiro.
2016. La Feria 16 de julio (jach’a qhatu) de El Alto, Bolivia. FLACSO. Quito, Ecuador.

ROMERO, Regina.
2022. “Textil Kallawaya”. En: El itinerante. La voz de las naciones originarias, núm. 4: 4-6. Charazani, 
Bolivia.
2016. Significados de los qanthus como elemento de resistencia cultural y construcción del espacio social 
en Charazani, Niño Corín, Chajaya y Chullina de la provincia Bautista Saavedra. Tesis de licenciatura. 
Carrera de Antropología. Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

RÖSING, Ina.
1996. Rituales para llamar la lluvia. Rituales colectivos de la región kallawaya en los Andes bolivianos. 
Los Amigos del Libro. Cochabamba, Bolivia.

SAGÁRNAGA, Jédu.
2024. Camata antes de Alonso de Mendoza: Arqueología de una región en el Norte paceño. (Catálogo de 
la colección del Museo de Camata). La Paz, Bolivia.



251

SAIGNES, Thierry.
1985. Los Andes orientales: historia de un olvido. CERES-IFEA. Cochabamba, Bolivia.
1993. “Les chemins du vent: langue, chamanisme et origine des kallawaya”. Religion des Andes er 
langues indigénes. Equateur-Pérou-Bolivie. Avanta y aprés la conquete espagnol. Actes de Colloque III 
d´Estudes Andines (compilado por Pierre Duviols): 203-218. Publications de l´Université de Proven-
ce. Aix en Provenza, Francia.

SCHOOP, Wolfgang.
1984. “Intercambio de productos y ‘movilidad regional’ en el valle de Callahuaya”. Espacio y tiempo 
en el mundo callahuaya (editado por Teresa Gisbert et al.): 35-57. Instituto de Estudios Bolivianos, 
Facultad de Humanidades, Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

SCHULTE, Michael.
1999. Llameros y caseros: la economía regional kallawaya. PIEB, SINERGIA. La Paz, Bolivia.

SPEDDING Alison y David LLANOS.
1999. “No hay ley para la cosecha”: Un estudio comparativo del sistema productivo y las relaciones sociales 
en Chari y Chulumani, La Paz. PIEB. La Paz, Bolivia.

SILVA, Alejandrina.
2001. “Recogiendo una historia de vida. Guía para una entrevista”. En: Fermentum. Revista Venezola-
na de Sociología y Antropología, vol. 11, núm. 30: 155-161. Mérida, Venezuela.

STANTON, John.
2003. “Snapshots on the dreaming: photographs of the past and present”, En: Museums and Source 
Communities: A routledge reader (editado por L. Peers y A. Brown): 136-151. Routledge. Londres, 
Inglaterra.

Taller de Historia Oral Andina.
1984. El indio Santos Marka T’ula, cacique principal de los ayllus de Qallapa y apoderado general de las 
comunidades originarias de la República. Taller de Historia Oral Andina, Facultad de Ciencias Socia-
les. La Paz, Bolivia.

Taller de Historia Oral Andina.
2023. Historia oral andina. Cuatro textos fundamentales. Taller de Historia Oral Andina-Friedrich 
Ebert Stiftung. La Paz, Bolivia.

TERRAZAS Merino, María Maziel.
2007. Identidad de jóvenes quechuas kallawayas en Chari: Globalización, imaginarios y bienes culturales, 
provincia Bautista Saavedra-Norte de La Paz. Tesis de doctorado (mención en Culturas e Identidades). 
Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

TICONA Yanahuaya, Francisco.
2023. Identificación de las rutas de comercialización del grano de trigo (Triticum aestivum L.) de familias 
productoras del Athun ayllu Caata-municipio de Charazani. Trabajo dirigido. Carrera de Ingeniería 
Agronómica. Universidad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

TORERO, Alfredo.
2002. Idiomas de los Andes. Lingüística e historia. IFEA, Editorial Horizonte. Lima, Perú.

TORRICO García, Porfirio.
2011. La Ley N.º 1551 de Participación Popular y los efectos socioculturales en la relación entre vecinos 
y campesinos por el acceso y control del gobierno municipal: Municipio de Charazani, provincia Bautista 
Saavedra, departamento de La Paz, Bolivia. Tesis de licenciatura. Carrera de Antropología. Universi-
dad Mayor de San Andrés. La Paz, Bolivia.

USQUIANO Quispe, Edwin y Elvira ESPEJO.
2023. “Investigación. Wak’añ wak’a. Fajas protectoras y formadoras de la vida”. Wak’añ wak’a. Fajas 
protectoras y formadoras de la vida: 11-134. MUSEF. La Paz, Bolivia.



252

UTURUNCU, Irineo, Aida ACARAPI y Byron ALARCÓN.
2024. “Investigación. Illanakan, Ispallanakan ajayupa. Illas e ispallas, seres protectores y proveedores 
de abundancia”. Illanakan, iwspallanakan ajayupa. Illas e iszzpallas, seres protectores y proveedores de 
abundancia: 11-90. MUSEF. La Paz, Bolivia.

VANDEWIELE, Callie.
2018a. “What our mothers wove, we wear: Heritage Revival In Museum Collections Of Guatemalan 
Textiles”. En: Journal of Museum Ethnography, núm. 31: 52-68. Museum Ethnographers Group. 
Reino Unido.
2018b. Picb’il: digital repatriation and textile production as cultural revival in the Alta Verapaz of Guate-
mala. Tesis de doctorado (mención en Filosofía en Estudios Latinoamericanos). Newnham College, 
University of Cambridge. Cambridge, Inglaterra.

VAN KESSEL, Juan.
1993. La Senda de los Kallawayas. El Jote Errante-CIDSA. Iquique, Chile-Puno, Perú.




	_Hlk198624989
	_Hlk186103392
	_GoBack
	_Hlk186455564
	_Hlk164439968
	_Hlk187822826
	_Hlk184301014
	_Hlk198556623
	_Hlk198556647
	_Hlk184300847
	_Hlk198556714
	_GoBack
	_Hlk183595956
	_Hlk183595974
	_GoBack
	_Hlk190770344
	_Hlk183595985
	_Hlk183595996
	_Hlk183596097
	_Hlk183596107
	_Hlk198558321
	_Hlk183596011
	_Hlk183596023
	_Hlk198558545
	_Hlk198558706
	_Hlk183596043
	_Hlk183596054
	_Hlk183596065
	_Hlk198560438
	_Hlk198558882
	_Hlk198558995
	_Hlk183596074
	_GoBack
	_Hlk187821952
	_Hlk187134852
	_Hlk187135127

